الجُمهوريَّةُ العربيَّةُ السُّوريَّةُ وزارةُ التَّربية والتعليم

# التربية الإسلامية

الثاني الثانوي

كتاب التلميذ

<u>۲۰۲۵ – ۲۲۰۲۹</u>

حقوقُ الطِّباعةِ والتّوزيعِ محفوظةٌ للمُؤسَّسةِ العامَّةِ للطِّباعةِ

حقوقُ التَّأليفِ والنَّشر محفوظةٌ لوزارة التَّربية والتّعليم في الجُمهوريَّةِ العربيَّةِ السُّوريّةِ

### بسم الله الرحمن الرحيم

### مقدمة

الحمدُ شِهِ ربِّ العالمين، والصّلاةُ والسّلامُ على أشرفِ المرسلين، المبعوث رحمةً للعالمين، وعلى آله وصحبه أجمعين، وبعد:

بناءً على خطّة وزارة التَّربية والتَّعليم في التطوير التربوي الشامل للمناهج التعلّمية في ضوء المستجدات التربوية والعلمية، واستناداً إلى السياسة التعليمية في الجمهورية العربية السورية نقدّم للمتعلمين الأكارم كتاب التربية الإسلامية للصف الأوّل الثانوي.

### وقد تم في تنقيح الكتاب التأكيد على المعايير والأسس الآتية:

- تقسيم دروس الكتاب على فصلين دراسيين مع مراعاة التكامل بين فروع المادة والترابط بينها وبين المواد الأخرى.
- تضمين الكتاب أبحاثاً تناسب المرحلة العمرية للمتعلم، وتناسب قدراته المعرفية والعقلية، وتصقل مهاراته، وترفع سوية أخلاقه وتقوّم سلوكاته.
- ربط المادة العلمية بحياة المتعلم ومشكلاته من خلال إثراء الكتاب ببعض الأنشطة والمهارات التي تفعّل دور المتعلّم في العملية التعلمية.
  - تنمية مهارات التفكير الناقد والتفكير الإبداعي لدى المتعلمين مع مراعاة الفروق الفردية فيما بينهم.
    - التأكيد على الانتماء الصحيح للمتعلم لدينه وأمته.
    - توظيف التكنولوجيا الحديثة في تنفيذ الأنشطة بما يتوافق مع عصر التسارع المعرفي.
      - تعزيز مهارات اتخاذ القرار وحل المشكلات والعمل الجماعي.
        - التوثيق العلمي بالرجوع إلى المصادر والمراجع المختلفة.

هذا، ونرجو من الزملاء المدرسين تزويدنا بآرائهم ومقترحاتهم في هذا الكتاب ليكون ذلك عوناً لنا في التطوير والدفع نحو الأفضل.

والله ولي التوفيق

المؤتفون

| الصفحة | الدرس                                                                                     | الوحدة                         |
|--------|-------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------|
|        | ١- حقوقُ الآباءِ والأبناءِ                                                                |                                |
|        | ٢- النَّقَافةُ (انفتاحٌ وحِوارٌ)                                                          | وحدة ال                        |
|        | ٣- الإتقانُ وجودةُ العمَلِ                                                                | حدة التّربية الاجتماعيًا       |
|        | ٤- الإسلامُ والتّربيةُ البيئيَّةُ                                                         | جتماعيًة                       |
|        | ٥- المحبَّةُ والتَّالفُ                                                                   |                                |
|        | <ul> <li>١ من مصادر التَّشريع الإسلاميّ</li> <li>الفر عيَّةِ (الاستحسان)</li> </ul>       | وحذة                           |
|        | <ul> <li>٢- من مصادر التَّشريع الإسلاميّ</li> <li>الفر عيَّة (المصالح المرسلة)</li> </ul> | مصادر اا                       |
|        | ٣- من مصادر التَّشريع الإسلاميّ<br>الفر عيَّةِ (سدُّ الذَّرائع)                           | وحدة مصادر التَشريعِ الإسلاميّ |
|        | <ul> <li>٤- من مصادر التَّشريع الإسلاميّ</li> <li>الفرعيّة (العُرْف)</li> </ul>           | رسلامي                         |
|        | ١ - صُورٌ من شَمَائلِ النّبيّ ﷺ                                                           | <b>9</b>                       |
|        | <ul> <li>٢ هَدْئُ النَّبِي عَلَيْ في القضاء</li> <li>والمعاملة</li> </ul>                 | حدة السّيّي                    |
|        | ٣- الإمامُ مالكُ بنُ أنسٍ رحمه الله<br>تعالى                                              | حدة السيرة والأعلام            |
|        | <ul> <li>٤ - الإمامُ محمَّدُ بنُ إدريسَ الشَّافعيّ</li> <li>رحمه الله تعالى</li> </ul>    | 4                              |
|        | الخطَّةُ الدَّرسيَّةُ                                                                     |                                |

| الوحدة                                         | الدرس                                                                                        | الصفحة |
|------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------|--------|
|                                                | ١- من أعمالِ البِرِّ                                                                         |        |
|                                                | ٢- معجزةٌ وقدرةٌ إلهيَّةٌ                                                                    |        |
| <u>।</u><br>इन्                                | ٣- العدْلُ والحقُّ                                                                           |        |
| وحدة القرآنِ الكريم<br>(التلاوة)               | ٤- الأنبياءُ الكرامُ ووحدةُ الرِّسالاتِ                                                      |        |
| ]<br>]<br>]<br>]                               | ٥- وصاايا جامعةً                                                                             |        |
|                                                | ٦- موقفُ المشركينَ من دعوةِ النَّبي ﷺ                                                        |        |
|                                                | ٧- وحدانيَّةُ اللهِ تعالى وقدر تُهُ                                                          |        |
|                                                | ١- التَّوحيدُ وإعمالُ العقلِ والتَّقكيرِ                                                     |        |
| ا<br>وحدة القرآن الكريم<br>التفسير والاستحفاظ) | ٢- سَعَةُ عِلمِ اللهِ تعالى وفضلهِ                                                           |        |
| آن الكريا<br>الإستحقا                          | ٣- قدرةُ الخالقِ العظيمِ                                                                     |        |
|                                                | ٤ - ضوابطُ اجتماعيَّةٌ                                                                       |        |
|                                                | ١- حقيقةُ الكِبرِ وعاقبتُهُ                                                                  |        |
|                                                | ٢- خصالٌ جامعةٌ وأذكارٌ نافعةٌ                                                               |        |
| الحدة الحدة                                    | ٣- المهاِكاتُ السَّبِعُ                                                                      |        |
| ا<br>مئ الشريون<br>م                           | ٤ - حُسنُ الظَّنِّ باللهِ تَعالى                                                             |        |
| <b>a</b> .                                     | ٥- التَّعفَّفُ في طلبِ المالِ                                                                |        |
|                                                | ٦- وجوبُ العملِ بالعلمِ                                                                      |        |
| و خذة                                          | ١ - قيمةُ العقلِ في ميزانِ الشَّريعةِ                                                        |        |
| العقيدة                                        | <ul> <li>٢- أمورٌ تتنافَى مع عقيدة التوحيد</li> <li>(السدر - العِرافة - الطِّيرة)</li> </ul> |        |

# وحدة القرآن الكريم (التّلاوة)



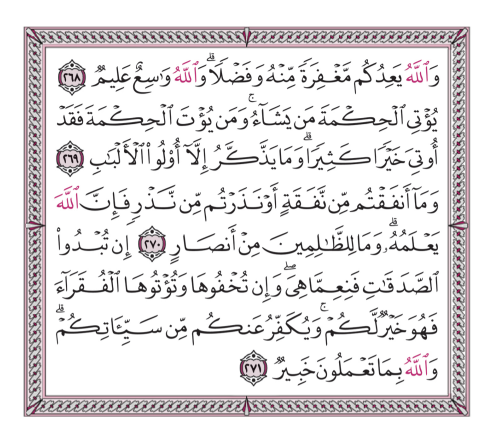
# من أعمال البرِّ

# أقرأ وأناقش

- ما أهميّةُ الصّدقةِ في حياةِ الأسرةِ الإنسانيّةِ في رأيك؟
  - اذكر بعض الآداب التي تلتزمُها عندَ أدائكَ للصَّدقةِ؟
    - ما ثواب الصَّدقة عند الله تعالى ؟

# أتلُو وأتعلَّم:

# وَتَثْبِيتَامِّنْأَنفُسِهِمْ كَمَثَلَجَنَّةٍ بِـرَثِوَةٍ أَصَابَهَا وَابلُّ فَالَتْ أُكُلَهَاضِعْفَيْنِ فَإِن لَّمْ يُصِبْهَا وَابِلُ فَطَلُّ وَٱللَّهُ بِمَاتَعُمَلُونَ بَصِيرٌ ﴿ إِنَّ أَيُودٌ أَحَدُكُمْ أَنَ تَكُونَ لَهُ جَنَّةٌ مِّن نَّخِيلِ وَأَعْنَابِ تَجْرِي مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهَا رُلُهُ فِيهَا مِن كُلِّ التَّمَرَتِ وَأُصَابَهُ ٱلْكِبَرُ وَلَهُ ذُرِّيَّةٌ ضُعَفَآهُ فَأَصَابَهَآ إِعْصَارٌ فِيهِ نَارٌ فَٱخۡرَقَتۡ كَذَالِكَ يُبَيِّنُ ٱللَّهُ لَكُمُ ٱلْأَيْتِ لَعَلَّكُمْ تَتَفَكَّرُونَ شَ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوۤ أَنفِقُواْ مِنطَيِّبَتِ مَاكَسَبْتُمْ وَمِمَّاۤ أُخْرَجْنَا لَكُم مِّنَ ٱلْأَرْضِ وَلَاتَيَمَّمُواْ ٱلْخَبِيثَ مِنْهُ تُنفِقُونَ وَلَسْتُ ٱلشَّيْطَنُ يَعِدُكُمُ ٱلْفَقْرَوَيَأَمُرُكُم بِٱلْفَحْشَ



الآيات من (٢٦٥-٢٧١) من سورة البقرة

### معاني المفردات:

- تثبيتاً: تصديقاً ويقيناً بثواب الإنفاق.
- جنّة بربوة: بستان في مرتفع من الأرضِ.
  - وابلُ: مطرٌ شديدٌ.
  - فطلُّ: فمطر تخفيفُ.
- ولا تَيَمَّمُوا الخبيثَ: ولا تقصدوا المالَ الرديءَ.
  - تُغْمِضُوا فيهِ: تتساهلُوا وتتسامحُوا في أخذهِ.



### هَديٌ وإرشادٌ

- يُضاعِفُ اللهُ تعالى ثوابَ الصَّدقاتِ أضعافاً كثيرة، وتعودُ الصَّدقةُ على صاحبِها بالمغفرةِ وزيادةِ المال.
- النَّفقةُ المُخلَصَةُ المقبولَةُ عندَ اللهِ تعالى، تكونُ من جيّدِ المالِ وطيّبِ الكسْبِ ولا تُقبلُ النَّفقةُ من المال الرَّديءِ أو الكسْب الحرام.
- اتَّبَعَ القرآنُ الكريمُ أسلوبَ ضربِ الأمثالِ والعبرِ سبيلاً للدَّعوةِ إلى التَّفكرِ والتَّدبّرِ وهو أسلوبٌ تربويّ رائعٌ.
- على الإنسانِ أنْ يحذرَ وساوسَ الشّيطانِ الّذي يُزيِّنُ لهُ السُّوءَ، ويتَّبعَ أو امرَ الـرَّحمنِ بالصَّدقةِ والإحسان ليفوزَ بالمغفرةِ والجنان.
  - أداءُ الصَّدقاتِ شكرٌ لله تعالى على فضلِهِ ونِعمِهِ الكثيرةِ التي لا تُحصى.
- اللهُ سبحانَهُ واسعُ الفضل والعطاء، عليمٌ بمَنْ يستحقُّ الثَّناءَ، فهو سبحانَهُ يُعطي العلمَ النَّافعَ لمَنْ يشاءُ، ومَنْ يؤتَ الحكمةَ فقد فازَ بخيري الدّنيا والآخرةِ.
  - أصحابُ العقول النيِّرةِ هم مَنْ يتَّعظونَ بأمثال القرآن الكريم وحكمه.
  - المؤمنُ يُنفقُ مالَّهُ في وجوهِ البرِّ والخير، ويُخفى صدقاتِهِ ليسْلَمَ من الرِّياءِ.

# التَّعلّم الذّاتِيُّ

### الآياتُ من (٧٩-٨٤) من سورةِ النّساءِ

- 📰 قالَ تَعالى:
- ﴿ وَمَاۤ أَصَابَكُم مِّن مُّصِيبَةٍ فَهِمَا كَسَبَتْ أَيْدِيكُمْ وَيَعْفُواْ عَن كَثِيرٍ ﴾ (١).
- استخرج من الآيات آية تدلُّ على معنى هذه الآية موضِّحاً فضلَ الله عليكَ.
- تحدث عن بعض دلائل إعجاز القرآن الكريم في ضوء الآية رقم (٨٢).
- قَدتِ الآيةُ (٨٣) دورَ المنافقِ في بثِ الإشاعاتِ الكاذبةِ، فما هدفُه منْ ذلكَ؟
  - اقترح أكبر عددٍ ممكن من السُّبل المناسبة لمكافحة الإشاعات الكاذبة.

<sup>(</sup>۱) سورة الشور*ي (۳۰* 



# الأنشطةُ التّعلّميّةُ والتّقويميّةُ

- ١- استنتج آداب الصدقة الواردة في الآيات.
- ٢- وازنْ بينَ مضمون الآيتين (٢٦٥) و ( ٢٦٦) مُستخلِصاً العلاقةَ بينهما.
- ٣- بماذا مثّلت الآيات لنفقة المخلص؟ وما علاقة هذا المثل بثواب النّفقة المُخلَصة؟
- ٤- ما العلاقةُ بينَ قولِهِ تعالى: ﴿ لَن نَنَالُواْ ٱلْبِرَّ حَتَّى تُنفِقُواْ مِمَّا يُحِبُّونَ فَي اللهِ تعالى:

# ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا أَنفِقُواْ مِن طَيِّبَتِ مَا كَسَبْتُمْ .... ﴿؟

- ٥- ما الأسلوبُ الذي اتّبعتْهُ الآياتُ في الدَّعوةِ إلى الإنفاق؟ وضِّحْ أَثْرَهُ في نفسكِ.
  - ٦- ما رأيُّكَ فيمَنْ يُسرفُ في إنفاق مالهِ في الكماليّاتِ ويبخلُ بهِ على الفقراء؟
- ٧- عُدْ إلى سورةِ التَّوبةِ واستخرجْ آيةً تدلُّ على جزاءِ مَنْ يبخلُ بمالهِ فلا يُنفقُ منهُ.
  - ٨- استنتج من الآيةِ (٢٦٨) درساً عملياً استفدته منها.
- ٩ حدًد في ضوء فهمك للآيات بعض المواقف السُلوكيَّة التي تتمثّلها في حياتِك ثمَّ دوّنها في مكانِها المناسب من الجدول.

| أحرص على |
|----------|
|          |
|          |
|          |
|          |

• ١ - صنَّفْ في جدول أحكام النون الساكنة مع التنوين وأحكام الميم الساكنة الواردة في الآيةِ (٢٧٠) مع التَّعليلِ.



<sup>(</sup>١) سورة آل عمران / ٩٢



# معجزة وقدرة إلهيّة

# أقرأ وأناقش

- عرِّف المعجزة ؟
- هل لقدرةِ الله تعالى حدودٌ؟
- كيفَ تتجلَّى قدرةُ الله تعالى في خَلْق عيسى عليهِ السَّلامُ؟

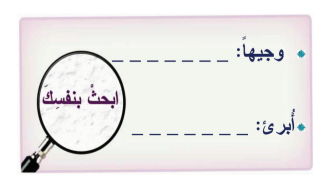
# أتلُو وأتعلَّم:

وَ إِذْ قَالَت عَلَىٰ نِسَآءِ ٱلۡعَكَمِينَ ﴿ ثَنُّ ۚ يَكُرُّ يَكُمُ ٱقَّنُّنِي لِرَبِّكِ وَٱسۡجُدِى وَٱرْكِعِي مَعَ ٱلرَّكِعِينَ ﴿ ثَنَّ لَا لَكِ مِنْ أَنْبَآءِ ٱلْغَيْبِ نُوْحِيهِ إِلَيْكَ وَمَاكُنتَ لَدَيْهِمْ إِذْ يُلْقُونَ أَقْلَمَهُمْ أَيُّهُمْ يَكْفُلُ مَرْيَمَ وَمَاكُنتَ لَدَيْهِمْ إِذْ يَخْكَصِمُونَ ٢ ٱلْمَلَيْهِكَةُ يَمَرْيَمُ إِنَّ ٱللَّهَ يُبَشِّرُكِ بِكَلِمَةِ مِّنْهُ ٱسْمُهُ ٱلْمَسِيحُ عِيسَى ٱبْنُمَرْيَمَ وَجِيهَا فِي ٱلدُّنْيَا وَٱلْأَخِرَةِ وَمِنَ ٱلْمُقَرَّبِينَ إ وَيُكَلِّمُ ٱلنَّاسَ فِي ٱلْمَهْدِ وَكَهْلَا وَمِنَ ٱلصَّلِحِينَ (أَنَّا قَالَتْ رَبِّ أَنَّ يَكُونُ لِي وَلَدُّ وَلَمْ يَمْسَسْنِي بَشَرُّ قَالَ كَذَالِكِ ٱللَّهُ يَخْلُقُ مَايَشَآءُ إِذَا قَضَىٓ أَمۡرَا فَإِنَّمَايَقُولُ لَهُ ۚ كُن فَيكُونُ إ وَيُعَلِّمُهُ ٱلْكِئَبَ وَٱلْحِكْمَةَ وَٱلتَّوْرَياةَ وَٱلَّإِنجِيلَ إ وَرَسُولًا إِلَى بَنِيۤ إِسۡرَءِيلَ أَنِّي قَدۡجِتۡ تُكُمۡ بِٵۗ يَةِمِّن رَّبِّكُمۡ فَانَفُحُ فِيهِ اَنۡىۤ اَخُلُقُ لَكُمُ مِنَ الطِّينِ كَهَيۡعَةِ ٱلطَّيۡرِ فَأَنفُحُ فِيهِ فَيَكُونُ طَيۡرَا بِإِذِنِ ٱللّهِ وَأُبۡرِع مُ الْأَكْمَ وَٱلۡأَبۡرَصِ وَالْحَرُونَ وَمَاتَدَّخِرُونَ وَالْمَوْقَ بِإِذِنِ ٱللّهِ وَأُنبِيّكُمْ بِمَاتاً كُلُونَ وَمَاتَدَّخِرُونَ فَيُبُوتِكُمْ إِن كُنتُم مُّوْمِنِينَ ﴿ وَاللّهِ اللّهَ وَأُلِكَ لَا يَهَ لَكُمْ إِن كُنتُ مِنُّوْمِنِينَ ﴿ وَاللّهِ اللّهَ وَاللّهَ وَاللّهَ وَاللّهَ وَاللّهَ وَاللّهِ عُونِ ﴿ وَاللّهَ وَاللّهَ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهُ وَاللّهِ وَاللّهُ وَالْمِيعُونِ ﴿ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهِ عُونِ ﴿ وَاللّهُ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهُ وَالْمِيعُونِ ﴿ وَاللّهُ وَلَا إِنّ اللّهُ وَاللّهُ وَلَالْهُ وَلَالْمُ اللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَلَا فَاللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَلَالْمُ وَلّهُ وَاللّهُ وَلَا لَهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَ

الآيات من (٢١-١٥) من سورة آل عمران

### معانى المفردات:

- اصطفاك: اختارك.
- اقتتى لربك: أخلصى طاعته وعبادته.
- يُلقونَ أقلامَهُم: يطرحون سهامَهم للاقتراع.
  - بكلمةٍ منه: بقولهِ تعالى: "كُن ".
    - الكتاب: الكتابة.
  - الحكمة: السَّداد في القول والعمل.
    - الأكْمَه: الذي يُولد أعمى.



### هَديٌ وإرشادٌ

- إخبارُ القرآنِ الكريمِ عن أمورٍ غيبيّةٍ لا علمَ للنّبيِّ على أنَّ القرآنَ كتابٌ اللهيِّ مُعجزّ.
  - إخلاص الطَّاعة، ودوام الوقوف بين يدي الله تعالى سبيلٌ للتقرّب منه سبحانَه .
- قدرةُ اللهِ تعالى مُطلَقةٌ ليسَ لها حدودٌ ولا عليها قيودٌ وإرادتُهُ سبحانَهُ بقولِهِ: " كُنْ فيكون".
  - إنجاب مريم لعيسى عليه السَّالامُ بدون أب مظهر من مظاهر قدرة الله تعالى.
- أرسلَ اللهُ تعالى عيسى عليهِ السَّلامُ رسُولاً إلى قومِهِ وأيَّدَهُ بالمعجزاتِ التي تدعوهُم إلى الإيمان برسالتِهِ.
  - الرِّسالاتُ السَّماويَّةُ تعودُ لأصل واحدٍ وهدفُها واحدٌ ويُؤيِّدُ بعضها بعضاً.
- تقوى الله عزا وجل وعبادتُه و الْإقرار بواحدنيَّتِهِ هو الطَّريقُ المستقيمُ الذي لا اعوجاجَ فيه.

# التَّعلُّم الذَّاتِيُّ

الآيات من (٢٦-٧٠) من سئورة النساع

- ما الرِّفقةُ التي مدحتْها الآياتُ؟ وكيفَ تسْعَى إليها؟
  - الام يرشدُك قولُهُ تَعالى:
- ﴿ وَلَوْ أَنَّهُمْ فَعَلُواْ مَا يُوعَظُونَ بِهِ عِلَكَانَ خَيْرًا لَمُّمْ وَأَشَدَّ تَثْبِيتًا ﴾.
  - حدّد أبرز نتائج اقتران الموعظة بالفعل.

### من لطائف الإعجاز القرآنيِّ

- ورد في الآياتِ قوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱللَّهُ ٱصَطَفَىكِ ﴾ ثمَّ ﴿ وَطَهَّرَكِ ﴾ ثمَّ ﴿ وَطَهَّرَكِ ﴾ ثمَّ ﴿ وَاصْطَفَىكِ ﴾ وقد كرَّرَ ﴿ وَاصْطَفَىكِ ﴾ مرَّتين وبينهما ﴿ وَطَهَّرَكِ ﴾ تأكيداً على عفَّةِ وطهارةِ مريمَ عليها السَّلامُ وإشارةً إلى أنَّهُ ليسَ في حياتِها ما يخدش كرامتَها، وتسليةً لقابِها، ثمَّ تصبيراً لها أمامَ ما سيكونُ من أمرِها .

- قولُهُ تعالى: ﴿ أَمْطَفَىٰكِ عَلَىٰ فِسَآءِ ٱلْعَكَمِينَ ﴾ إشارة إلى أنَّ مريمَ عليها السَّلامُ مُصطفاة على نساءِ العالَمينَ إذ لا توجدُ أنثى في العالَمينَ تُشارِكُها هذا الاصطفاء؛ لأنَّها الوحيدة في معجزة إنجاب عيسى عليهِ السَّلامُ من دون أب، وهذهِ مسألةٌ لنْ يُشارِكَها فيها أحدٌ.



# الأنشطة التعلمية والتقويمية

١ - القرآنُ الكريمُ كتابٌ معجزٌ إلهيّ المصدر. ما الدَّليلُ على ذلكَ؟

٢- ما سبب اصطفاء الله تعالى لمريم عليها السلام دون نساء العالمين ؟

٣- عدِّدْ معجزاتِ عيسى عليهِ السَّلامُ الواردةَ في الآياتِ.

٤ - ماذا تستنتجُ من كُلِّ ممّا يأتي.

تكرار عبارة (بإذنِ اللهِ) مع ذكر بعض معجزات عيسى عليه السَّلامُ.

نسبة عيسى إلى أُمِّهِ (عيسى بنُ مريم).

٥- ما النَّوجيهُ الإلهيّ الذي تستفيدُهُ من قولِهِ تعالى: ﴿ إِذَا قَضَىٰٓ أَمْرًا فَإِنَّمَا يَقُولُ لَهُ كُن فَيَكُونُ ﴾؟

٦- قالَ تعالى على لسانِ عيسى عليهِ السَّلامُ: ﴿ قَالَ إِنِّى عَبْدُ ٱللَّهِ ءَاتَـٰنِيَ ٱلْكِئْبَ وَجَعَلَنِي نَبِيًّا ﴾ (١)
 و المطلوب:

أ- عبِّر كتابيّاً عن الفكرةِ الرّئيسةِ للآيةِ الكريمةِ.

بن الآية السَّابقة وقوله تعالى على لسان عيسى عليه السَّلامُ:
 وَجِمْ تُكُور بِكَايَةٍ مِن دَّيِكُمْ فَأَتَّقُواْ اللّهَ وَأَطِيعُونِ ﴾؟

٧- حلِّلْ مضمونَ الآيةِ رقم (٤٩) مُعلِّلاً ختمها بقولِهِ:

﴿ إِنَّ فِي ذَالِكَ لَأَيَـةً لَّكُمْ إِن كُنتُم مُّؤْمِنِينَ ﴾ .

٨- ماذا تستخلص من قولِهِ تعالى على لسانِ عيسى عليهِ السَّلامُ ﴿ إِنَّ اللَّهَ رَبِّ وَرَبُّكُمْ
 فَاعَبُدُوهُ .... ﴾؟

٩- لخِّص ْ قصتَّةَ مريمَ عليها السَّلامُ مُستعيناً بـ (سورةِ مريمَ).

١٠ استخرج أحكام التَّجويد الواردة في قولِهِ تعالى: ﴿ وَمُصَدِقًا لِمَا بَيْنَ يَدَى مِن التَّوْرَكةِ
 وَلِأُحِلَ لَكُم بَعْضَ الَّذِى حُرِّمَ عَلَيْحَمُ أَوَجِئْ تُكُم بِعَايَةٍ مِن رَيِحَمُ فَاتَّقُواْ اللَّهَ وَأَطِيعُونِ
 مع التَّعليلِ.



<sup>(</sup>۱) سورة مريم / ۳۰

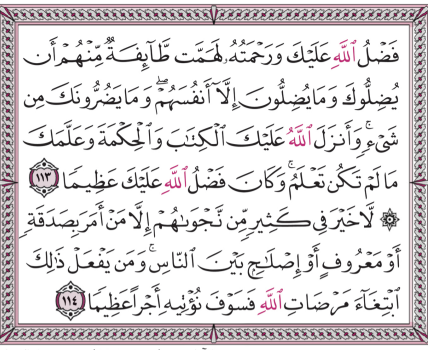


# العدُّلُ والحقُّ

### أقرأ وأناقش

- إلى من يحتكمُ النَّاسُ في خصوماتِهم؟
- بم تنعت من يستحي من النّاس و لا يستحي من الله تعالى؟
  - لماذا لم يستطع المنافقون أنْ يضرُّوا النّبيّ محمّداً ﷺ ؟
     أتلُو وأتعلَّم:

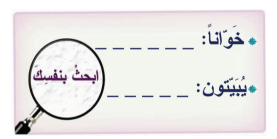
# ه ٱللَّهُ ٱلرَّحْمَلَ ٱلرِّحِهِ إِنَّا أَنْزِلْنَا ٓ إِلَيْكَ ٱلۡكِئَبَ بِٱلۡحَقِّ لِتَحْكُم بَيْنَ ٱلنَّاسِ مِمَا أَرَيكَٱللَّهُ وَلَا تَكُن لِلْخَابِينِ خَصِيمَالْ وَٱسۡتَغۡفِرِٱللَّهُ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ غَفُورَا رِّحِيمَا ۞ وَلَا تُجَلِلْ عَن ٱلَّذِينَ يَخۡتَانُونَ أَنفُسَهُمۡ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُحِبُّ مَن كَانَ خَوَّانَا أَثِيمًا لِإِنَّ يَسْتَخْفُونَ مِنَ ٱلنَّاسِ وَلَا يَسْتَخْفُونَ مِنَ ٱللَّهِ وَهُوَ مَعَهُمْ إِذْ يُبَيِّتُونَ مَا لَا يَرْضَىٰ مِنَ ٱلْقَوْلِ وَكَانَ ٱللَّهُ بِمَا يَعْمَلُونَ مُحِيطًا ﴿ هَا أَنتُمْ هَنَوُ لَآءِ جَلَا لَتُمْ عَنْهُمْ فِي ٱلْحَيَوةِ ٱلدُّنْيَ افَحَن يُجَدِلُ ٱللَّهَ عَنْهُمْ يَوْمَ ٱلْقِيَامَةِ أَم مَّن يَكُونُ عَلَيْهِمْ وَكِيلًا فِي وَمَن يَعْمَلْ سُوَّءًا أَوْ يَظْلِمْ نَفْسَهُ وَثُمَّ يَسْتَغْفِر ٱللَّهَ يَجِدِ ٱللَّهَ عَفُورًا رَّحِيمًا ﴿ إِنَّ وَمَن يَكْسِبُ إِنَّمَا فَإِنَّمَا يَكْسِبُهُ عَلَى نَفْسِهِ -وَكَانَ ٱللَّهُ عَلِيمًا حَكِيمًا إِنَّ وَمَن يَكْسِبْ خَطِيَّةً أَوْإِثْمًا ثُمَّ يَرْهِ بِهِ عَبَرِيَّ افْقَدِ ٱحْتَمَلَ بُهْتَنَا وَإِثْمَاشِّ بِيَنَا إِنَّ وَلَوْلَا



الآيات من (١٠٥-١١٤) من سورة النساء

### معانى المفردات:

- خصيماً: مخاصماً ومُدافِعاً عنهم.
- يَخْتَانُونَ أَنفسَهم: يخونون أنفسَهم بمخالفة أو امر الله تعالى.
  - يستخفُونَ من النّاس: يستترون بقبائحهم من النّاس.
    - بُهتاتاً: البُهتان: الكذب على النّاس بما ليسَ فيهم.
      - نُجُواهم: النَّجوى: الحديث سرًّا مع الآخرين.



### هَديٌ وإرشادٌ

- وجوبُ العدلِ بينَ النّاسِ في الأحكامِ والخصوماتِ على اختلافِ شرائِعِهم وأجناسِهِم.
  - الخائنُ يُهدّدُ أمنَ الوطن والأمَّةِ لذا يجبُ عدمُ مؤازرتِهِ أو الدّفاع عنهُ.
  - الإنسانُ مسؤولٌ عن عملِهِ واللهُ تَعالى غفورٌ لمَنْ يستغفرُهُ، رحيمٌ بمَنْ يتوبُ.
    - مهما يستتر المنافقُ ويُخفِ أعمالَهُ فإنَّ الله تعالى مطَّلعٌ عليها ومجازيهِ بها.
      - اتهامُ البريءِ بما لم يصدر عنه ذنب كبير ، وجُرم واضح عظيم .
- أيّدَ اللهُ تعالى محمداً ﷺ بالنّبوّةِ والوحي، وعلّمهُ ما لم يكن يعلمهُ من أمورِ الدّينِ وأسرارِ
   الشّد بعة .
- التّحذيرُ من النّجوى التي لا نفعَ فيها، والحضُّ على النَّجوى الّتي فيها نفعُ البلاد والعبادِ.

### التعلّم الذّاتِي

الآيات من (١١٦-١٢١) من سُورةِ النّساءِ

عُدْ إلى أحدِ معاجمِ مفرداتِ ألفاظِ القرآنِ الكريمِ واستخرجْ معاني المفرداتِ القرآنيَّةِ الآتيةِ:

مَحيصاً

مَرِيْداً فَلَيُبَتِّكُنَّ

■ وضبِّحْ أَثْرَ الآيةِ (١١٩) في نفسكِ .



# الأنشطةُ التَعلّميّةُ والتّقويميّةُ

١- استخرج من النَّصِّ آية تدلُّ على وجوب العدل بينَ النَّاس في الأحكام والخصومات.

٢- بدأتِ الآيةُ ( ١٠٦) بالاستغفار وخُتِمَتْ بالرَّحمةِ علِّلْ ذلكَ، مُبيِّناً دلالةَ الاستغفار في الآيةِ.

٣- قالَ تعالى:

﴿ إِنَّا أَنْزَلْنَا ٓ إِلَيْكَ ٱلْكِنَبَ بِٱلْحَقِّ لِتَحْكُم بَيْنَ ٱلنَّاسِ مِمَا آرَنك ٱللَّهُ وَلَا تَكُن لِلَّخَآ بِنِينَ خَصِيمًا ﴾ والمطلوب: أ- ضع عنواناً مناسباً للآية .

ب- ابحث في أحدِ كتب التّفسير عن سبب نزول الآيةِ .

ج- ما العلاقةُ بينَ قولِهِ تعالى: ﴿ لِتَحْكُمْ بَيْنَ ٱلنَّاسِ مِمَا ٓ أَرَىٰكَ ٱللَّهُ ﴾ وقولِهِ سبحانَهُ:

﴿ وَمَا يَنطِقُ عَنِ ٱلْمُوَىٰ آلَ إِنَّ هُوَ إِلَّا وَحْيُ يُوحَىٰ اللَّهُ ﴾ (١)

٤- استنتج في ضوء الآيتين (١٠٧) و ( ١٠٨) صفاتِ المنافقينَ الواردةَ فيهما.

٥- مثَّلٌ لمعنى الآيةِ (١١٤) ببعض المواقفِ الحياتيَّةِ .

٦- وضِّحْ في ضوء فهمك للآياتِ عصمة الله عزَّ وجلَّ النبيائهِ .

٧- اذكر ْ بعضَ الآياتِ التي تدلُّ على مسؤوليَّةِ الإنسان عن عملِهِ.

استخرج أحكام المدود (الطبيعي - الواجب المتصل - الجائز المنفصل - العوض) الواردة في النّص مع التّعليل.



<sup>(</sup>۱) سورة النجم / ( ۳-٤)



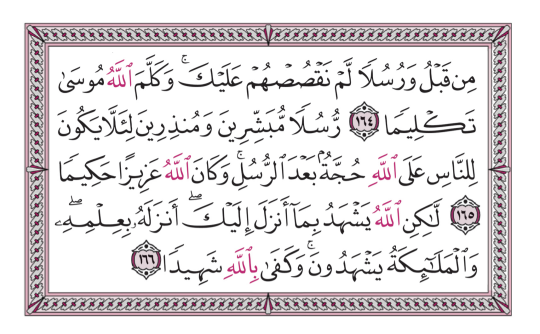
# الأنبياء الكرام ووحدة الرسالات

# أقرأ وأناقش

- هل الرِّسالاتُ السَّماويَّةُ تعودُ لأصل واحدٍ؟ وعلامَ يدلُّ ذلكَ؟
- ما الطَّريقُ الذي اتبعَهُ الأنبياءُ في تبليغ رسالاتِهم السَّماويّةِ جميعِها؟

# أَتلُو وأَتعلَّمُ:

# هُ أَللَّهُ ٱلرَّحِمَٰوَ ٱلرِّحِي فَبُظُلْمِ مِّنَ ٱلَّذِينَ هَادُواْ حَرَّمْنَاعَلَيْهُمْ طَيِّبَتِ أُحِلَّتْ لَهُمْ وَبِصَدِّ هِمْ عَنسَبِيلِٱللَّهِ كَثِيرًا ﴿ وَأَخْذِهِمُ ٱلرِّبَواْ وَقَدْ نُهُواْ عَنْدُواً كَلِهِمْ أَمْوَلَ ٱلنَّاسِ بِٱلْبَطِلُ وَأَعْتَدْنَا لِلْكَفِرِينَ مِنْهُمْ عَذَابًا أَلِيمًا 👹 لَّكِنِ ٱلرَّسِخُونَ فِي ٱلْعِلْمِ مِنْهُمْ وَٱلْمُؤْمِنُونَ يُؤْمِنُونَ مِكَا أَنْزِلَ إِلَيْكَ وَمَآ أُنزِلَ مِن قَبْلِكَ وَٱلْمُقِيمِينَ ٱلصَّلَوْةَ وَٱلْمُؤْتُونَ ٱلرَّكَوْةَ وَٱلْمُؤْمِنُونَ بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ أَوْلَيَكَ سَنُوْتِهِمْ أَجَّراعَظِيَا ﴿ إِنَّا لَا ا إِنَّا أَوْ حَيْنَا إِلَيْكَ كُمَّا أَوْحَيْنَا إِلَى نُوْحِ وَٱلنَّبِيَّنَ مِنَ بَعْدِهِ عَلَى الْأَبِيَّ عَلَى مُنْ بَعْدِهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَا عَلَا عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَاللَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّا عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّا عَلَّهُ عَلّه وَأُوْحَيْنَآ إِلَىٓ إِبْرَهِيمَ وَإِسْمَعِيلَ وَإِسْحَقَ وَيَعْقُوبَ وَٱلْأَسْبَاطِ وَعِيسَى وَأَنُّونَ وَنُونُسُ وَهَـرُونَ وَسُلِّمَرَ وَءَاتَيْنَا دَاوُدِ دَرَبُورًا إِنَّ وَرُسُلًا قَدْ قَصَصْنَاهُمْ عَلَيْكَ



الآيات من (١٦٠-١٦٦) من سورة النساء

# معاني المفردات:

- بصدِّهِم: بمنعِهم.
  - -أعتدنا: هيّأنا.
- سننوتيهم أجراً: سنعطيهم ثواباً.
- -الأسباط: أو لاد يعقوبَ عليهِ السَّلام أو أحفاده.
  - زبوراً: كتاباً فيهِ مواعظُ وحِكَمٌ.



### هَدي وإرشاد

- إنَّ كلَّ مَنْ يتنكَّرُ للحقِّ ولا يأتمرُ بأو امر الله تَعالى يعجّلُ اللهُ له العقوبة.
- إِنَّ كُلُّ مَنِ اهتدَى إلى الإيمانِ باللهِ واتَّبعَ أو امر َ الإسلامِ يقودُهُ إلى ذلكَ العلمُ الرَّاسخُ والإيمانُ العميقُ، يستحقُّ الثَّوابَ الجزيلَ والخلودَ في الجنَّةِ.
- اقتضت عدالةُ اللهِ تَعالى ورحمتُهُ أن يبعثَ للبشريَّةِ رُسُلاً يُبشِّرونَهُم بما أعدَّ اللهُ للمؤمنينَ الطَّائعينَ، وينذرونَهُم ممّا أعدَّهُ اللهُ لمَن عصاهُ.
- إنَّ وحدة الرِّسالاتِ جميعاً دليلٌ ينبِّهُ العقلَ الإنسانيّ إلى تدبّرِ دلائلِ الهداية، ويقيمُ الحجَّة على البشر جميعاً.
- محمَّدٌ ﷺ رسولٌ الله العالمينَ، أيَّدَهُ اللهُ تعالى بالقرآنِ الكريمِ، ورسالتُهُ رسالهُ الحقِّ والهدايةِ عامَّةٌ للنَّاسِ جميعاً.

### من لطائف الآيات

قولُدهُ تَعسالى: ﴿ لَكِنِ ٱللَّهُ يَشْهَدُ بِمَا أَنزَلَ إِلَيْكَ أَنزَلَهُ وبِعِلْمِهِ وَٱلْمَلَامِكَةُ يَشْهَدُ وِمَا أَنزَلَ إِلَيْكَ أَنزَلَهُ وبِعِلْمِهِ وَٱلْمَلَامِكَةُ يَشْهَدُونَ فَكَفَى بِأَللَّهِ شَهِيدًا ﴾.

في هذهِ الشَّهادةِ من اللهِ تَعالى، ثمَّ من الملائكةِ تسليةٌ لقلبِ الرَّسُولِ عَلَى عن تكذيبِ بعضهِم لنبوَّتِهِ عليهِ الصَّلاةُ والسَّلامُ، وإبطالٌ لكلِّ ادِّعاءاتِ المنكرينَ فشهادةُ اللهِ جلَّ جلالهُ أعظمُ شهادةٍ وليسَ بعدَها شهادةٌ.

# التَّعلُّم الذَّاتِيُّ

الآيات من (١٧١-١٧٦) من سنُورةِ النِّساءِ

• استخرجْ من أحدِ كتبِ التَّفسيرِ معنى كلٍّ ممّا يأتي:

لنْ يستنكِفَ:

لا تغلوا في دينِكُم:

ذكرتِ الآيةُ (١٧٣) فريقين من النّاس حدّدُهما مُستنتجاً جزاء كلِّ منهما.

# الأنشطة التعلمية والتقويمية

١- عدِّدْ أعمالَ اليهودِ الواردةَ في الآياتِ والتي استحقُّوا بها العذابَ الأليمَ.

٢- استخرج من النَّصِّ القرآنيّ آيةً تدلُّ على وحدةِ الرِّسالاتِ السَّماويَّةِ.

٣- استنتج من الآية (١٦٥) الحكمة من إرسال الله تَعالى الرُّسلَ للنَّاس.

٤ - اذكر ورسين استفدتهما من الآيةِ (١٦٢).

٥- بيِّنْ فضلَ الأنبياءِ على البشريَّةِ موضِّحاً شعوركَ نحوهم.

٦- قالَ تعالى: ﴿ يَآ يُهَا ٱلنَّاسُ قَدْ جَآءَكُمُ ٱلرَّسُولُ بِٱلْحَقِّ مِن رَّبِّكُمْ فَعَامِنُواْ خَيْرًا لَكُمْ مَ . . . ﴾ (١) والمطلوب:

أ- ما العلاقةُ بينَ الآيةِ السّابقةِ وقولهِ تعالى: ﴿ لَّكِنِ اللَّهُ يَشُّهَدُ بِمَا أَنْزَلَ إِلَيْكَ ۖ أَنزَلَهُ,

بِعِلْمِهِ ، وَٱلْمَلَتَهِكَةُ يَشْهَدُونَ وَكَفَى بِٱللَّهِ شَهِيدًا ﴾.

ب- في ضوء فهمك للآية الأولى برهن على عالميَّة رسالة الإسلام.

ج - ماذا تقترح من وسائلَ جديدةٍ ترغبُ أن تقومَ بها لتبليغ رسالةِ الإسلام؟

٧- ما العلاقة بين رسالةِ النّبي محمّدٍ عَلَيْ والرّسالاتِ السَّماويّةِ السَّابقةِ؟

٨- استخرج من النّص الأحكام التّجويديّة الآتية: (مدّ الصلة الصغرى - مدّ البدل - المدّ العارض للسكون - أحكام اسم الجلالة) مع التّعليل.



<sup>(</sup>۱) سورة النساء (۱۷۰



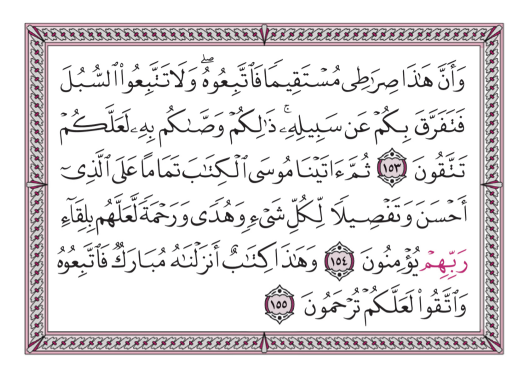
# وصايا جامعةً

# أقرأ وأناقش

- اقترحْ بعضَ سُبُل تحقيق أمن المجتمع الإنسانيِّ واستقراره.
  - ما معيار التمييز بين الحلال والحرام؟
- ما النّتائجُ الإيجابيّةُ التي تتوقّعُها إذا التزمَ النّاسُ بأو امر الله تعالى و اجتنبُوا نو اهيَهُ؟

# أَتلُو وأَتعلَّمُ:

فِلْ اللهِ الْوَا الْقَلْمَا حَرَّمَ رَبُّكُمْ عَلَيْ كُمْ اللهُ الْوَلْدَيْنِ إِحْسَنَا وَلاَ الْقَالُواْ الْوَلَدَكُم مِّنَ الْمَاتَ عَلَيْ الْمَاتَ الْمَالُواْ الْوَلَدَيْنِ إِحْسَنَا وَلاَ الْقَالُواْ الْوَلَدَكُم مِّنَ الْمَلْقَ خَلُواْ الْوَلَدَكُم مِّنَ إِمْلَاقَ خَلُواْ الْوَلَوَ مِنَ اللهُ إِلَّا الْمَلَقَ خَلُواْ النَّفَسَ اللّهِ مَاظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ وَلاَ تَقْلُواْ النَّفْسَ اللّهِ مَاظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ وَكَلاَ تَقْلُواْ النَّفْسَ اللّهَ وَكَلاَ اللهُ اللهُ



الآيات من (١٥١-٥٥١) من سورة الأنعام

### معانى المفردات:

- أتل: أقرأ وأبين.
  - إملاق: فقر.
- الفواحش: كبائر المعاصي.
- يبلغ أشدَّهُ: يبلغ رشدَهُ وتتحقَّقُ قوتَّهُ.
- بالقسط: بالعدل بلا بخس و لا نقصان.
  - وسعَها: طاقتها وما تقدر عليه.



### هَديٌ وإرشادٌ

- تشريعُ الحلالِ والحرامِ بيدِ اللهِ تعالى، والمسلمُ الصَّادقُ يُطيعُ اللهَ تعالى فيما أحلَّ وحرَّمَ.
  - التّشريعُ الإلهيّ الحكيمُ يحفظُ حقوقَ الضّعفاءِ ويصونُ الفردَ والأسرةَ والمجتمعَ.
- دينُ اللهِ القويمُ واضحٌ لا اعوجاجَ فيه، واتّباعُهُ سبيلٌ لصلاحِ النَّاسِ وتوحيدِ المسلمينَ وتكافلِهم .
- الله تعالى يُحبُّ عبادَهُ، وقد كرَّرَ الوصية لهم الإرشادِهم إلى اتَّباعِ الطَّريـقِ المستقيمِ حرصاً على هدايتِهم .
- المؤمنُ يعملُ بأو امرِ القرآنِ الكريمِ فهو كتابٌ كثيرُ النَّفعِ والبركةِ، عظيمُ الشَّأنِ مشتملٌ
   على منافع الدِّين والدِّنيا.
- الإيمانُ باللهِ تعالى هو أوّلُ عهدٍ قطعهُ الإنسانُ على نفسِهِ؛ لذا فهو مُكلَّفٌ بتطبيق أو امرِ الله تعالى، واجتناب نواهيهِ انطلاقاً من إيمانِهِ بالله تعالى.

# التَّعلُّم الذَّاتِيُّ

. الآيات من (١٣١-١٣٤) من سئورة النساع

- اتلُ الآياتِ مستخرجاً منها آيةً تؤكّدُ أنَّ وصيَّةَ اللهِ للنَّاسِ جميعاً في كلِّ الرِّسالاتِ هي تقوى الله عزَّ وجلَّ .
  - استنتج الفكرة الرّئيسة التي تتحدّث عنها الآيات الكريمة.

### من لطائف الإعجاز القرآني

- ورد في الآياتِ عشر وصايا، وهذه الوصايا قد وردت في الشّرائع السّماويّة السّابقة كالقّبة وقد جاءت خمس منها بصيغة النّهي، وخمس بصيغة الأمر وقد ابتدأت الوصايا بقولِه تعالى على لسان نبيه في : ﴿ قُلُ تَعَالَوْا أَتَلُ مَا حَرَّمَ رَبُّكُمُ الوصايا بقولِه بعنظ (حرَّمَ) للإشارة إلى أنَّ كلَّ وصيّة وردت بصيغة الأمر حريِّمَ ضدّها.

- وقد ختَم اللهُ تعالى الوصايا الخمسَ الأولى بقولِهِ: ﴿ لَعَلَّكُمُ نَعْقِلُونَ ﴾ لأنَّها حرَّمـتْ أموراً لا يقعُ فيها عاقلٌ.

- كما ختم تعالى الوصايا الأربع التي تليها بقول في: ﴿ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ ﴾؛ لأنَّها حرَّمت أموراً يرتكبُها النَّاسُ عادةً في الخفاء فكانَ لا بدَّ من التَّذكير بها لئلَّا تُسي.

- وختمَ تعالى الوصيَّةَ العاشرةَ بقولِهِ: ﴿ لَعَلَّكُمْ تَنَقُونَ ﴾؛ لأنَّها الوصيَّةُ الجامعــةُ لكلِّ أنواع الفضائل والأحكام فلا بدَّ هنا من التَّحلِّي بالتَّقوي.

فالصِّر اطُ المستقيمُ يشملُ الوصايا التَّسعَ السَّابقة، وقد وصفهُ تعالى بقولِهِ (مُستقيماً) لأنَّهُ طريقٌ واضحٌ معتدلٌ لا اعوجاجَ فيهِ، ويجبُ على المسلمِ اتباعهُ ليتقي سخطَ اللهِ تعالى وغضبَهُ.

# الأنشطة التعلمية والتقويمية

١- صنِّفْ في جدولٍ الوصايا الواردةَ في الآياتِ مُميّزاً بينَ الأوامرِ والنَّواهي.

٢- اذكر الحكمة من كلِّ ممّا يأتى:

- اقتران تحريم الشّركِ في الآياتِ بالإحسانِ إلى الوالدَينِ.
- اقتران الأمر بالعدل بقولِهِ تعالى: ﴿ وَإِذَا قُلْتُمْ فَأَعْدِلُواْ وَلَوْ كَانَ ذَا قُرْيَكً ﴾ .

- ٣- ورد في الآيات قولُهُ تعالى: ﴿ وَلَا نَقْرَبُواْ مَالَ ٱلْمَيْتِيمِ ﴾ أَيُّهما أبلغُ في المعنى: ﴿ وَلَا نَقْرَبُواْ
   مَالَ ٱلْمَتِيمِ ﴾ أم ﴿ لا تأكلُوا مالَ البتيمِ ﴾ ؟وضعٌ ذلكَ.
  - ٤ بدأ الله تعالى الوصايا بالوصيّة بالإيمان وختَمَها بالوفاء بالعهد علام يدل ذلك؟
     ٥ علل ما يأتى :
  - تكرار قولِهِ تعالى: ﴿ ذَالِكُمْ وَصَّلَكُمْ بِهِ } في ختم الآياتِ الكريمةِ.
  - التّعقيب على الوصايا بقولِهِ تعالى : ﴿ نَعُقِلُونَ ﴾، ﴿ تَذَكَّرُونَ ﴾، ﴿ تَنَّقُونَ ﴾.
    - النَّهي في الآيةِ (١٥٣) عن اتَّباع السُّبُل غير المستقيمةِ.
      - ٦- استنتج من الآياتِ الوصيَّةَ الجامعةَ لكلِّ الوصايا.
    - ٧- حلِّلْ مضمونَ الآيةِ (١٥٥) مُستنتجاً الصلَّلةَ بينَ القرآن الكريم والرَّحمةِ.
    - ٨- قالَ تعالى : ﴿ وَبِعَهُ دِ ٱللَّهِ أَوْفُواْ ﴾ كيفَ تتمثَّلُ هذهِ الوصيَّةَ في حياتِكَ؟
  - ٩ مثَّلَ النَّبِيُّ ﷺ لقولِهِ تعالى: ﴿ وَأَنَّ هَلْدَا صِرَطِى مُسْتَقِيمًا فَأُتَّبِعُوهُ ۗ وَلَا تَنَّبِعُوا ٱلسُّبُلَ فَنَفَرَّقَ

بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ عَن سَبِيلِهِ عَن سَبِيلِهِ عَن سَبِيلِهِ عَن سَبِيلِهِ عَن سَبِيلِهِ عَد الإمامِ أحمد واستخرج الحديث موضّحاً الصلّة بينه وبين هذه الآية.

• ١ - صنِّفْ في جدولِ أحكامَ الرَّاءِ وأحكام القلقلة الواردة في النَّصّ مع التَّعليلِ.



# موقفُ المشركينَ من دعوةِ النَّبيِّ ﷺ

# أقرأ وأناقش

- ما موقف المشركين من الرسول ﷺ ؟
  - ما أثر القرآن الكريم في نفسك ؟
- هل يستطيعُ العقلُ البشري أن يدركَ حقائقَ كلِّ الأشياءِ ؟

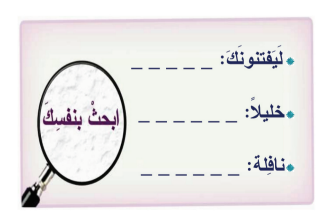
# أتلُو وأتعلَّم:



الآيات من (٧٣-٨٥) من سورة الإسراء

### معانى المفردات:

- تَرْكَنُ : تميلُ إليهم .
- لَيستَفِرُ ونكَ : ليز عجونك .
- لَدُلُوكِ الشَّمس: لزوالها عن وسطِ السَّماءِ .
  - غَسَق اللَّيل: ظلمته .
  - زَهَقَ البَاطلُ : زالَ الشّركُ واضمحلّ .
  - نأى بجانبه: لوى جانبه تكبُّراً وعناداً.
    - شَاكِلته : طريقته وطبيعته .



### هَدى وإرشاد

- إنَّ من فضلِ اللهِ عزَّ وجلّ على حبيبهِ محمّدٍ ﷺ أن ثبّته على الحقِّ وعصمَه من فتنةِ أولئكَ الَّذين حاولوا أن يُثنوه عن المُضيِّ في رسالتِهِ.
- على الإنسانِ أن يتمسلكَ بطاعةِ اللهِ تعالى ولا يحيدَ عن أوامره؛ لأنَّ الانحرافَ عن طريق الهداية يتزايدُ حتى يصلَ بصاحبهِ إلى طريق الضلال.
- أمر الله تعالى رسوله محمداً بلا بالصلاة والقرآن والتهجد به؛ لأن ذلك هو السبيل الذي يعصمه من الفتنة ويضمن له النصر .
- القُرآنُ الكَريمُ شفاءٌ للقلوبِ ورحمةٌ للمؤمنينَ بما فيه من الإيمانِ والحكمةِ والخيرِ
   المبين .
- على الإنسانِ ألاّ ينسى فضلَ الله تعالى، وألاّ يُعرضَ عن طاعتهِ ، إذا توالت عليه النّعَمُ، وألاّ يستسلمَ لليأس والقنوطِ إذا أصابتهُ الشّدائدُ والمحنُ.

# التَّعلُّم الذَّاتِيُّ

الآيات من (٩٠-٩٦) من سؤرة الإسراء

استخرج من أحد كتب التفسير معنى كل مما يأتي:

### ز'خر'ف:

كِسكفاً:

- استنبطْ من الآياتِ ثلاثة خوارق طالب المشركون بها الرسول ﷺ.
  - الماذا لم يأتِ الرّسولَ ﷺ بالخوارق التي طالبة المشركونَ بها ؟

### من لطائف الإعجاز القرآنيِّ

في قَولِه تَعالى: ﴿ وَقُل رَّبِّ أَدْخِلْنِي مُدْخَلَ صِدْقِ وَأَخْرِجْنِي مُخْرَجَ صِدْقِ وَٱجْعَل لِي مِن لَّدُنكَ سُلُطَكنَا نَصِيرًا ﴾ قابلَ البيانُ الإلهيُّ بين المعنيين ( أَدخِلْني مُدخَلَ صِدْقٍ - أَخرِجْني مُخرجَ صِدْقٍ ) لتأكيدِ صدق النَّبي ﷺ في دعوتهِ وثباتهِ عليها من بدئها حتى نهايتِها وفي هذا إشارة إلى أنَّ مَنْ سلكَ طريقَ الهدايةِ مِنذُ البدايةِ بصدق لا بد أنْ تُختمَ حياتُهُ بحسنِ الخِتامِ ، لأنّ الصدّق يمنحُ المؤمنَ الثّباتَ والاطمئنانَ والإخلاصَ.

# الأنشطة التعلمية والتقويمية

استخرجْ من النَّصِّ آيةً تدلُّ على عصمةِ النَّبِيِّ ﷺ بتثبيتِ الله عزَّ وجلَّ لهُ.

٢- حلِّلْ مضمونَ الآيتين (٧٣)و (٢٦) مُستنتجاً صور مكر المشركينَ بالرَّسول ١٠٠٠.

٣- في النَّصِّ آيةٌ تشيرُ إلى الصَّلواتِ الخمس، دلَّ عليها مُستنبطاً منها أوقاتَ الصَّلواتِ.

٤- إلامَ يدعوكَ قولُهُ تعالى: ﴿ إِنَّ قُرْءَانَ ٱلْفَجْرِكَانَ مَشْهُودًا ﴾.

٥ - قالَ تعالى: ﴿ وَقُلْ جَآءَ ٱلْحَقُّ وَزَهَقَ ٱلْبَاطِلُ ۚ إِنَّ ٱلْبَاطِلَ كَانَ زَهُوقًا ﴾ والمطلوب:

أ- ما الفكرةُ الرَّئيسةُ في الآيةِ السَّابقةِ؟

ب- ما العلاقةُ بينَ الآيةِ السَّابِقةِ وبينَ قولِهِ تعالى : ﴿ وَيَمَّحُ ٱللَّهُ ٱلْبَطِلَ وَيُحِقُّ ٱلْحَقَّ بِكَلِمَتِهِ ۗ إِنَّهُۥ عَلِيمُ اللَّهُ السَّدُودِ ﴾ (١) ؟

٦- علِّلْ ما يأتى:

\* القرآنُ الكريمُ شفاءٌ ورحمةً. \* الدّعاءُ سبيلُ القربِ من اللهِ تعالى.

٧- استنتجْ درساً عمليّاً استفدتَهُ من قولِهِ تعالى: ﴿ وَمَا أُوتِيتُم مِّنَ ٱلْعِلْمِ إِلَّا قَلِيلًا ﴾.

٨- في ضوء فهمك للآية (٨٣) بيِّنْ رأيك في المواقف السلوكيَّة الآتية.

- خسر َ بعض مالِهِ في صفقةٍ تجاريَّةٍ فاستسلمَ لليأسِ.
  - تفوَّقَ في در استِهِ فاغترَّ بنفسِهِ .
  - فقد عزيزاً عليه فاستسلم للحزن واليأس.

٩- استخرج من الآياتِ مثالاً تجويديّاً لكلِّ حكم من أحكام التّجويدِ، ثمَّ صنفها في جدول.

<sup>(</sup>۱) سورة الشوري/٢٤



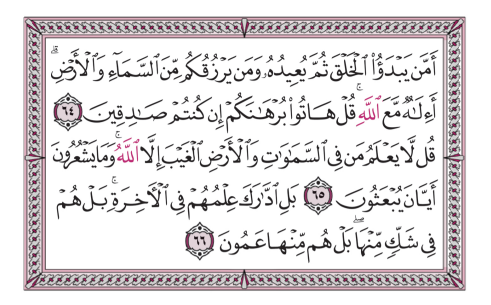
# وحدانيَّةُ الله تعالى وقدرتُهُ

# أقرأ وأناقش

- وضِّح بعض دلائلِ قدرةِ الله تعالى في خلْق الكونِ.
- لماذا اصطفى اللهُ تعالى أنبياءَهُ ورسلَهُ عليهم السَّلامُ؟
- لم كان الله تعالى وحدة هو المستحق للعبادة دون سواه؟

# أتلُو وأتعلَّمُ:

# قُلِ ٱلْحَمَّدُ لِلَّهِ وَسَلَمُ عَلَىٰ عِبَادِهِ ٱلَّذِينَ ٱصۡطَفَىٰٓءً ٱللَّهُ خَيۡرٌ أَمَّا يُشۡرِكُونَ ۗ ۞ أُمَّنْ خَلَقَ ٱلسَّمَكَوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَأَنزَلَ لَكُمْ مِيِّنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءً فَأَنَابَتْنَابِهِ عَدَآبِقَ ذَاتَ بَهْجَةٍ مَّاكَانَ لَكُرْ أَن تُنْبِتُواْ شَجَرَهَ أَ أَءَكُ مُ مَا للَّهِ بِلَ هُمْ قَوْمٌ يُعَدِلُونَ ١ أُمَّنجَعَلَ ٱلْأَرْضَ قَرَارًا وَجَعَلَ خِلَالَهَا ٓ أَنْهَا رَاوَجَعَلَ لَهَا رَوَاسِي وَجَعَلَ بَيْنِ ٱلْبَحْرَيْنِ حَاجِزًا أَءِلَكُ مُّعَ ٱللَّهِ بَلْ أَحْتُرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ إِنَّ أُمِّن يُجِيبُ ٱلْمُضْطَرَّ إِذَا دَعَاهُ وَيَكْشِفُ ٱلسُّوْءَ وَيَجْعَلُكُمْ خُلَفَاءَ ٱلْأَرْضِّ أَءِكَ لُـ مَّعَ ٱللَّهِ قَلِيلًا مَّا لَذَكَّرُونَ شَيَّ أَمَّنَ يَهْدِيكُمْ فِي ظُلُمَتِ ٱلْبَرِّوَ ٱلْبَحْرِ وَمَن يُرْسِلُ ٱلرِّيكَ بُشْمَ الْبَيْنَ يَدَى رَحْمَتِهِ عَمَّا أَوْكُهُ مِّعَ ٱللَّهِ تَعَلَى ٱللَّهُ عَمَّا يُثْبِرَكُونَ اللَّهُ عَمَّا يُثْبِر



الآيات (٥٩-٦٦) من سورة النمل

### معاني المفردات:

- حدائقَ ذاتَ بهجةٍ: بساتين ذاتَ حسنِ ورونقِ.
  - يَعْدِلُون: ينحرفُونَ عن الحقِّ إلى الباطل.
  - الأرض قراراً: مكان استقرار لكلِّ مَنْ عليها.
    - حاجزاً: فاصلاً يمنعُ اختلاطَهما.
- ادّاركَ: تكاملَ وتداركَ علْمُهم بأحوال الآخرةِ.



### هَدي وإرشاد الله

- حمدُ الله تعالى والصلاةُ والتسليمُ على أنبيائه ورسلِهِ أدبٌ رفيعٌ انتهجَهُ القرآنُ الكريمُ تعليماً وإرشاداً لكلِّ الناس.
- الله سبحانه وحدَه المتفرِّد بالخلْق والرِّزق والتَّدبير المستوجب للعبادة والخضوع.
- اللهُ تعالى وحدَهُ الذي أبدعَ الكائناتِ ورفعَ السَّمواتِ وخلقَ كلَّ شيءٍ ولـيسَ بمقـدورِ البشر خلْقُ أي شيءٍ مهما كانَ صغيراً بسيطاً.
- دلائلُ وحدانيَّة اللهِ تعالى النَّاطقةُ بقدرتِهِ، ونعمُهُ المتجلِّيةُ في كونِهِ تدعو إلى الإيمانِ بالله تعالى والتَّوجِهِ إليهِ.
- اللهُ تعالى هو المدعو عندَ الشّدائدِ، والمرجو عندَ النّوازلِ وحدَهُ يُجيبُ المضْطَرَّ ويكشفُ ما بهِ من سوءِ وضررً .
- اللهُ سبحانَهُ وحدَهُ المختصُّ بعلمِ الغيبِ، ولا يعلمُ أحدٌ من ملَكٍ أو بشرٍ ... الغيبَ إلاّ اللهُ علّامُ الغيوب.
- مَنْ غرقَ في المخالفاتِ وتعامى عن الحقِّ ولم يتفكَّر ْ في آلاءِ اللهِ تعالى فقد غابت عنه حقيقة الآخرةِ والحساب.

# التَّعلُّم الذَّاتِيُّ الآيات من (١٥٣-١٥٩) من سُورةِ النِّساءِ عُدْ إلى أحد كتبِ التَّفسيرِ واستخرجْ معنى كلِّ ممّا يأتي: سُجَّداً: حدِّد الفكرة الرئيسة التي تتحدَّث عنها الآيات.

### من لطائف الإعجاز القرآني

- قولُهُ تعالى : ﴿ وَجَعَلَ بَيْنَ الْبَحْرَيْنِ حَاجِزًا ﴾ آيةٌ من آياتِ اللهِ الدَّالَةِ على عظمتِ هِ فالبحارُ لا تختلطُ مع أنَّها متصلةٌ إذ جعلَ سبحانه بينَ البحرِ العذبِ (النّهر)، والبحرِ المالحِ (البحر) حاجزاً فاصلاً بينهما حتى لا تختلطَ مياهُ أحدِهما بالآخر.
- وقد اكتشفَ العلماءُ هذا الحاجزَ الذي يمنعُ مياهَ كُلِّ بحرٍ أَنْ تطغى على مياهِ البحرِ الآخرِ ( كما هو الحالُ بينَ البحرينِ المالحينِ) فلا يبغي بحر على بحر ملى يُحافظُ كُلُّ بحرِ على كثافةِ مياهِهِ ومكوّناتِهِ ودرجةِ ملوحتِهِ وهذا بقدرةِ اللهِ القادرِ العظيم.

# الأنشطةُ التّعلّميّةُ والتّقويميّةُ

- ١ بدأتِ الآياتُ بقولِهِ تعالى خطاباً لنبيّهِ ﴿ قُلِ ٱلْحَمْدُ لِللّهِ وَسَلَمٌ عَلَى عِبَادِهِ ٱلّذِينَ ٱصْطَفَى ﴾
   ما المقصودُ من هذا؟
- ٢ صنف في جدول دلائل وحدانيَّة الله تعالى والبراهين القاطعة الدّالة على قدرتِه وحكمتِه الواردة في الآيات .
  - ٣- ما المرادُ من الاستفهام في خطاب الله تعالى للمشركينَ : ﴿ ءَاللَّهُ خَيْرٌ أَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾؟
    - ٤- ما دلالةُ ( كان) في قولِهِ تعالى : ﴿ مَّا كَانَ لَكُمْ أَن تُنْبِتُواْ شَجَرَهَاۤ ﴾ ؟
      - ٥- قالَ تعالى: ﴿ ثُمَّ إِذَا مَسَّكُمُ ٱلضُّرُّ فَإِلَيْهِ تَجْنَرُونَ ﴾ والمطلوب:
        - عبّر كتابيّاً عن الفكرةِ الرئيسةِ للآيةِ الكريمةِ .
    - استخرجْ من النُّصِّ آيةً تدلُّ على فكرةِ الآيةِ السَّابقةِ ثمَّ بيِّنْ أثرَها في نفسكِ.
      - ٦- اختر من الآياتِ نعمةً أثارت مشاعرك معلِّلاً اختيارك .
- ٧- عُدْ إلى القرآنِ الكريمِ واستخرجْ منه آياتٍ تدلَّ على بعضِ صورِ علومِ الغيبِ التي لا يعلمُها إلا اللهُ تعالى.
  - ٨- مررت بموقف عصيب لجأت فيه إلى الله تعالى، اكتب دعاءك الذي دعوت به.
    - ٩- صنِّف في جدول أحكامَ المدودِ الواردةَ في الآيةِ (٢٠) مع التّعليل.



# وحدة القرآن الكريم (الاستحفاظ)

# التَّوحيدُ وإعمالُ العقل والتَّفكير

# مناسبة النزول.

لمّا نزلَ على النّبيّ على قولُهُ تَعالى: ﴿ وَإِلَهُ كُرُ إِلَهُ كُرُ إِلَهُ وَحِدُّ لَآ إِلَهُ إِلَّا هُو ٱلرَّحْمَنُ ٱلرَّحِيمُ ﴾، قال كفّارُ قريشٍ بمكّة: كيفَ يسع النّاسَ إله واحدٌ؟ فأنزلَ اللهُ تَعالى: ﴿ إِنَّ فِي خَلْقِ ٱلسَّمَوَتِ كَفّارُ قريشٍ بمكّة: كيفَ يسع النّاسَ إله واحدٌ؟ فأنزلَ الله تَعالى: ﴿ إِنَّ فِي خَلْقِ ٱلسَّمَوَتِ كَفّارُ فَلْ اللهُ مَعَ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ الله

الآيات من (١٦٣ - ١٦٧) من سورة البقرة

أتلو وأحفظ:

وَإِلَهُكُو إِلَنَهُ وَرَحِدٌ لَّا إِلَنَهَ إِلَّاهُو ٱلرَّحْمَنُ ٱلرَّحِيمُ ١ إِنَّ فِي خَلْقِ ٱلسِّكَمَلَوٰ تِ وَٱلْأَرْضِ وَٱخْتِلَفِ ٱليِّهِ وَٱلنَّهَارِ وَٱلْفُلْكِ ٱلَّذِي تَحْرِي فِي ٱلْبَحْرِبِمَا يَنفَعُ ٱلنَّاسَ وَمَآ أَنَزَلَ ٱللَّهُ مِنَ ٱلسَّمَاءِ مِن مَّاءِ فَأَحْيَا بِهِ ٱلْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا وَبَثَّ فِيهَا مِنكُلِّ دَابَّةِ وَتَصَرِيفِ ٱلرِّيكِحِ وَٱلسَّحَابِ ٱلْمُسَخَّرِ بَيْنَ ٱلسَّمَآءِ وَٱلْأَرْضِ لَآيَتِ لِتَّقَوْمِ يَعْقِلُونَ شَكَّ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَنَّخِذُ مِن دُونِ ٱللَّهِ أَندَادَا يُحِبُّونَهُمْ كَحُبِّ ٱللَّهِ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُوا أَشَدُّ حُبًّا لِللَّهِ وَلَوْ مَرَى ٱلَّذِينَ ظَلَمُوا إِذْ يَرَوْنَ ٱلْعَذَابَ أَنَّ ٱلْقُوَّةَ لِلَّهِ جَمِيعًا وَأَنَّ ٱللَّهَ شَدِيدُ ٱلْعَذَابِ (إِنَّ اللَّهَ شَدِيدُ ٱلْعَذَابِ إِذْ تَبَرَّأُ ٱلَّذِينَ ٱتُّبِعُواْمِنَ ٱلَّذِينَ ٱتَّبَعُواْ وَرَأَوْا ٱلْعَـذَابَ وَتَقَطَّعَتْ بِهِمُ ٱلْأَسْبَابُ شَيَابُ وَقَالَ ٱلَّذِينَ ٱتَّبَعُواْ لَوَأَتَ لَنَاكَرَّةً فَنَتَبَرًّا مِنْهُمْ كَمَا تَبَرَّءُواْ مِنَّا كَذَالِكَ يُرِيهِ مُ ٱللَّهُ أَعْمَالَهُمْ حَسَرَتِ عَلَيْهُمْ وَمَاهُم بِخَرِجِينَ مِنَ ٱلنَّارِ

<sup>(</sup>١) لباب النقول في أسباب النزول ص/ ٣١

# معاني المفردات



- **الْفُلك:** ما عظم من السُّفن.
- دابة: كل ما يمشي على الأرض من إنسان وحيوان.
  - أنداداً: جمع نِد وهو المُماثلُ والشَّريكُ.
    - كَرَّةً: عودة إلى الدُّنيا.
  - حَسَرَات: جمع حَسْرة وهي أشد النّدم.

# من وحي الآيات

- \* أقرأُ الآياتِ الكريمةَ ثمَّ أربطُهَا بالمعانى المُستوحاةِ منها.
- الآية (١٦٣): يُخبرُ اللهُ تَعالى عن تفردهِ بالألوهيَّةِ، فهو جلَّ جلالُهُ الإلهُ الحقُّ إلــة واحــدٌ لا شريكَ لهُ ولا مثيلَ لهُ في ذاتِه وصفاتِهِ وأفعالِهِ، وهو مصدرُ الرَّحمةِ الدَّائمةِ، المُنعِمُ على عبادِهِ بالنَّعمِ المستمرةِ.
- الآية (١٦٤): إنَّ في إبداعِ السَّمواتِ والأرضِ وما فيهما محكمٍ يدلُّ على \_\_\_\_\_
   من دلائلِ القدرةِ من تعاقبِ اللَّيلِ والنَّهارِ وفقَ نظامٍ مُحكمٍ مدلُّ على \_\_\_\_\_
   من الضيّاءِ والظَّلام والطُّول والقِصر والحرارةِ والبرودةِ

والسُّفنِ الكبيرةِ الضَّخمةِ التي تسيرُ في البحرِ بما فيهِ مصالحُ النَّاسِ، وما أنزلَ اللهُ تَعالى من السَّحابِ من مطرٍ وغيرهِ فأحيا به الزرَّروعَ والأشجارَ بعد أن كانتِ الأرضُ يابسةً مجدبةً ليسَ فيها حبوبٌ ولا ثمارٌ، وما نشر سبحانه وفرق في الأرضِ من كلِّ أنواعِ الكائناتِ المختلفةِ في أحجامِها وأشكالِها وألوانِها.... وتقليبِ الرِّياحِ وتسييرِها في جميعِ الأنحاءِ وجعلِهَا متنوِّعةً حارَّةً وباردةً هادئةً وعاصفةً، والسَّحاب المذلَّل بأمرهِ عزَّ وجلَّ يسيرُ حيثُ شاءَ اللهُ.

إنّ في جميع ذلك لدلائل وبر اهين على قدرة اللهِ تَعالى ووحدانيَّتِهِ لقوم لهُم عقولٌ تعي أَنّ هـذه الأمور من صنع إله واحد قادر حكيم.

- الآية (١٦٥): يذكرُ اللهُ تَعالى حالَ المشركينَ به في الدُّنيا وما لَهُم في الدَّارِ الآخرةِ من عذاب حيثُ جعلُوا لهُ سبحانهُ أمثالاً وشركاءَ يعبدونَهُم معهُ ويحبُّونَهُم كحبِّهِ وهو اللهُ لا إلهَ إلا هو والمؤمنونَ أشدُّ حبّاً للهِ من حبِّ المشركينَ لشركائِهِم، فهُم لتمام معرفتِهم به يتوكَّلونَ عليه ويلجؤونَ في جميعِ أمورِهِم إليه.
- ثمَّ توعدَ اللهُ المشركينَ الظَّالمينَ لأنفسِهِم بالعذابِ الشَّديدِ يومَ القيامةِ، فلو يرى الذينَ ظلمُـوا أنفسَهُم بالكفرِ ومحبَّةِ الأندادِ حالَهُم حينَ يشاهدون العذابَ المُعدَّ لهُم يومَ القيامةِ، لمَا أحبُّوا تلكَ الأندادَ، ولأقرُّوا أنَّ القوَّةَ والقدرةَ كلَّها لله وحدَهُ وأنَّ عذابَ اللهِ شديدٌ.

أُفكِّرُ وأَستنتجُ

- ما مصير ُ الشّركاءِ يومَ القيامةِ؟

- الآية (١٦٦): يومَ القيامةِ يتبرّأُ الشُّركاءُ الذينّ اتخذَهُم الكفّارُ أنداداً للهِ ممَّنِ اتبعهُم في الدُّنيا، ويرى الفريقانِ المتبوعونَ والتَّابعونَ العذابَ المحيطَ بهم، وتـزولُ الصلّلاتُ والرَّوابطُ التي كانتْ بينهُم في الدُّنيا.
- الآية (١٦٧): ويقولُ التَّابعونَ: لو أنّ لنا عودةً إلى الدُّنيا فنتبر ًا ممَّن اتبعناهُم فأضلُّونا السَّبيلَ كما تبروً وا منَّا وتخلوا عنَّا في هذا اليوم العصيب، عندها يريهم الله تعالى أعمالَهُم القبيحة ندامات شديدة تتردد في صدورهم كما أراهم عذابَه الشَّديد، وهم خالدون في النَّارِ بسبب شركِهم.

ابن موقفاً: ما موقفُكَ تجاهَ الخالقِ العظيمِ بعد أَنْ أيقنتَ أَنَّهُ مُبدعُ هذا الكونِ وربُّ النَّاسِ جميعاً؟

### أَحلُّلُ وأستنتجُ:

- ما دورُ العقل في الوصول إلى الإيمان بالله تعالى؟
- كرّمَ اللهُ تَعالى الإنسانَ بالعقل وميّزهُ بهِ عن سائر مخلوقاتِهِ، ثمَّ أنعمَ عليهِ بهذا الكونِ الفسيحِ وما فيهِ من عجائب صنعِهِ ودلائلِ قدرتِهِ وأمرهُ بإعمالِ عقلهِ وتدبّر آياتِ اللهِ في الكون ليصل إلى الحقيقة الأساسيَّةِ في الدّينِ ألا وهي وحدانيَّةُ الخالق العظيمِ. وقدْ حثّ الإسلامُ على إعمالِ العقلِ ونبذِ الجهلِ والتَّقليدِ الأعمى سبيلاً لتحريرِ الإنسانِ من الخضوع لغيرِ اللهِ ذلكَ لأنَّ الجهلَ يناقضُ العقلَ ويجعلُ الأذهانَ طيّعةً لقبولِ كلِّ الأوهامِ التي تُضعفُ كيانَ الإنسان وتوقعُهُ في مهاوى الضَّلالَ.

# استفدنت من الآيات

- الله تعالى واحد في ألوهيَّتِهِ وعظمتِهِ وقدرتِهِ لا معبودَ بحق إلا هو جلَّ وعلا، فهو مُولى النّعم ومصدر الإحسان.
- إن السَّماءَ والأرضَ وما فيهما من آياتٍ تدلَّ على وحدانيّةِ اللهِ تَعَالى وقدرتِهِ.
  - أستخلص من الآياتِ توجيهاتٍ أخرى.

### الأنشطة التعلمية والتقويمية



| حدّدْها، ثم بيّنْ علامَ تدلّ؟ | عجائب المخلوقات   | نمانيةَ أنواعٍ من ع | في الآياتِ تُ  | ً اللهُ تَعالى | ١ – ذكر |
|-------------------------------|-------------------|---------------------|----------------|----------------|---------|
|                               | التي تدلُّ عليها. | الآتية رقم الآية    | ةٍ من الأفكارِ | ِ لكلِّ فكر    | ۲– اختر |

- 🏾 مظاهر قدرةِ اللهِ تُعالى وعظمته.
- 🔳 إثبات التَّوحيد ونفي الشِّركِ.
- 🔳 التَّحذير من الشِّركِ.
- ندامة المشركين وحسرتهم يوم القيامة.

#### الآيات: ١٦٦-١٦٧-١٦٣١

- ٣- ماذا يحدثُ لو كانَ هناكَ إلهٌ آخر مع الله سبحانَهُ وتَعالى؟
- ٤- علَّل ختمَ الآيةِ (١٦٤) بقولِهِ تَعالى: ﴿ لَأَيَتِ لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ ﴾ مبيِّناً موقفكَ مِنْ هذا.
- ٥- ماذا تستنتجُ من تطوّرِ الحضارةِ الإنسانيّةِ واختراعِ الإنسانِ لوسائلِ النَّقلِ الحديثةِ كالطَّائراتِ وغيرها؟
- ٦- بيّن المعنى المراد من قولهِ تَعالى: ﴿ وَٱخْتِلَافِ ٱلَّيْلِ وَٱلنَّهَارِ ﴾، ﴿ وَتَصْرِيفِ ٱلرِّيكِج ﴾.
  - ٧- استنتجْ توجيهاً إلهيّاً من قوله تعالى:

﴿ وَلَوْ يَرَى ٱلَّذِينَ ظَلَمُوٓ ا إِذْ يَرَوْنَ ٱلْعَذَابَ أَنَّ ٱلْقُوَّةَ لِلَّهِ جَمِيعًا ﴾.

٨ - قَوِّم المواقفَ السُّلوكيَّةَ الآتيةَ وابن موقفاً:

| لا أُوافق وأنصح | أوافق وأقلّد | الموقف السلوكي                                             |  |
|-----------------|--------------|------------------------------------------------------------|--|
|                 |              | <ul> <li>زميلُكَ يشتمُ الآخرينَ بألفاظٍ نابيةٍ.</li> </ul> |  |
|                 |              | <ul> <li>(ميلك اعتاد التّدخين.</li> </ul>                  |  |
|                 |              | <ul> <li>زمیلك تفوق في دراسته.</li> </ul>                  |  |
|                 |              |                                                            |  |





### سَعَةُ عِلم الله تعالى وفضله

اللهُ سبحانَهُ وتَعالى عالمٌ بشؤونِ عبادِهِ ، خبيرٌ بتصريفِ أمورِ كونِهِ ، وقد أنزلَ لعبادِهِ شرائعَ سماويَّةً ورسمَ لهُم قانوناً الهيّاً مُحكَماً يضبطُ معاملاتِهم ثمّ دعاهُم إلى التّوبةِ والإنابةِ إليه ليمنَّ عليهم بجنّةٍ عرضُها كعرض السّماواتِ والأرض .

الآيات من (٢١ - ٢٥) من سورة الحديد

أتلو وأحفظ :

سَابِقُوٓ اْ إِلَىٰ مَغْفِرَ وَمِّن رَّيِّكُمْ وَجَنَّةِ عَرْضُهَا كَعَرْضِ ٱلسَّـمَآءِ وَٱلْأَرْضَّ أُعِدَّتُ لِلَّذِينِ ءَامَنُواْ بِٱللَّهِ وَرُسُلِهِ ۚ ذَٰ لِكَ فَضْلُ ٱللَّهِ يُوْ تِيهِ مَن يَشَاءُ وَٱللَّهُ ذُو ٱلْفَصِّل ٱلْعَظِيمِ ﴿ مَا أَصَابَ مِن مُّصِيبَةٍ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا فِي أَنفُسِكُمْ إِلَّا فِي كِتَبِ مِّن قَبِّل أَن نَّبْرَأُهَا ۚ إِنَّ ذَالِكَ عَلَى ٱللَّهِ يَسِيرٌ ﴿ إِنَّ لِكَيْلًا تَأْسَوْاْ عَلَى مَافَاتَكُمُ وَلَاتَفَرَحُواْ بِمَآءَا تَنَكُمُّ وَٱللَّهُ لَا يُحِبُّ كُلِّ مُخْتَالِ فَخُورِ شَ ٱلَّذِينَ يَبْخَلُونَ وَيَأْمُرُونَ ٱلنَّاسَ بِٱلْبُخْلِّ وَمَن يَتُولَّ فَإِنَّ ٱللَّهَ هُوَٱلْغَنِيُّ ٱلْحَمِيدُ ١ لَقَدُ أَرْسَلْنَا رُسُلَنَا بِٱلْبَيِّنَتِ وَأَنْزَلْنَا مَعَهُمُ ٱلْكِئَابَ وَٱلۡمِيزَانَ لِيَقُومَ ٱلنَّاسُ بِٱلۡقِسۡطِّ وَأَنزَلۡنَا ٱلۡحَدِيدَ فِيدِ بَأْسُ شَدِيدٌ وَمَنَ فِعُ لِلنَّاسِ وَلِيَعْلَمَ ٱللَّهُ مَن يَنصُرُهُ وَرُسُ بِٱلْغَيْبِ إِنَّ ٱللَّهَ قُوِيٌّ عَزِيزٌ ﴿

#### معاني المفردات



- نُبْرَأُها: نَخلُقها.
- لكيلا تأسوا: لكيلا تحزَنُوا.
- **ومَنْ يتولّ**: ومَنْ يُعرض .
- **البيّناتِ:** بالحُجَج الواضحةِ.

### من وحي الآيات

- أقرأ الآياتِ الكريمة ثمّ أربطُها بالمعاني المستوحاةِ منها .
- الآية (٢١): أَيُّها النَّاسُ سارِعوا إلى الأعمالِ الصَّالحةِ النَّتي توجبُ المغفرةَ لكُم من ربِّكُم وسارِعُوا إلى جنَّةٍ عرضُها كعرضِ السَّماءِ والأرضِ هيَّأها الله للمؤمنينَ المصدِّقينَ باللهِ وسارِعُوا إلى جنَّةٍ عرضُها كعرضِ السَّماءِ والأرضِ هيَّأها الله للمؤمنينَ المصدِّقينَ باللهِ ورسلِهِ وهذا فضلٌ من اللهِ تَعالى على أهلِ طاعتِهِ ، والله تَعالى ذو العطاءِ الواسعِ ولا حدودَ لفضلهِ .
- الآية (٢٢): ما أصابكُم أيها النّاسُ من مصيبةٍ في الأرضِ كالجدْبِ وفي أنفسِكُم كالمرضِ إلا وهو مكتوبٌ في اللّوحِ المحفوظِ من قبل أنْ نخلُقَ الأنفسَ، وإنّ إثباتَ ذلكَ على كثرتِــهِ فــي كتاب الله أمرٌ هيّنٌ على الله عزّ وجلّ وإنْ كانَ عسيراً على العبادِ .
- الآية (٢٣): يبين الله تعالى الحكمة من إعلامه عباده بالقضاء والقدر فقر والقدر فقر والمستنتج وقد أعلمناكم بذلك لكيلا تحزنوا على ما فاتكم من نعيم الدّنيا حزن يأس وقنوط ، ولا تفرحُوا بما آتاكم فرح بطر وتكبّر وتكبّر فخور ؟ والله سبحانه لا يُحبُ كلَّ متكبّر مُعجَب بما أعطاه الله مُتباه على النّاس بمال أو جاه .
  - الآية (٢٤): أولئكَ المذمومون همُ الّذينَ يبخلُونَ بأداءِ الواجبِ عليهِم في مالِهِم ويأمرُونَ اللهُ اللهُ هو الغنيّ عنهُ وعن نفقتِ النّاسَ بالبُخلِ ويُرغّبُونَهم فيهِ ، ومَنْ يُعرضْ عن الإنفاقِ فإنَّ اللهَ هو الغنيّ عنهُ وعن نفقتِ المحمودُ عند خلْقِهِ في ذاتِهِ وصفاتِهِ وأَفعالهِ .

الآية (٢٥): ولقد بعثنًا رُسُلَنا إلى الأممِ بالحُججِ والمعجزاتِ الواضحةِ ، وأَنزلْنا معهم الكتبَ السَّماويَّةَ المشتملةَ على الشَّرائعِ ، وأَنزلنا المنهجَ الإلهيَّ العادلَ الذي يُحكَمُ به بسينَ النَّساسِ ليتعاملَ النَّاسُ بالحقِّ والعدلِ في معاملاتِهم .

وأوجدنا الحديد فيه قوّة وصلابة وفيه منافع كثيرة للبناء والزّراعة والصّناعة في السّلم والحرب وإنَّ الله لَيعلم مَن ينصر دينَه وينصر رسُلَه ويتبعهم وإن لم يرهم وإنَّ الله قادر على كل شيء قاهر لا يُغلب .

أُفكِّرُ وأَستنتجُ

- ما أهميّةُ الحديدِ في حياةِ الإنسانِ ؟

### إعجَازٌ قرآنيٌّ

### قَولُه تَعالى: ﴿ وَأَنزَلْنَا ٱلْحَدِيدَ فِيهِ بَأْسُ شَدِيدٌ وَمَنَفِعُ لِلنَّاسِ ﴾.

- ﴿وَأَنزَلْنَا ٱلْمَدِيدَ ﴾ أثبت العلمُ أنَّ ذرّاتِ الحديدِ لها تكوينٌ مميّزٌ، فالإلكترونات والنترونات في ذرَّةِ الحديدِ كي تتَّحدَ تحتاجُ إلى طاقةٍ هائلةٍ تبلغُ أضعاف مجموع الطّاقةِ الموجودةِ في مجموعتِنا الشَّمسيَّةِ، ولذلكَ فلا يُمكنُ أنْ يكونَ الحديدُ قد تكوَّن على الأرض، ولا بدَّ أنَّهُ عنصرٌ غريبٌ وقد إلى الأرض ولم يتكون فيها.
- ﴿ فِيهِ بَأْسُ شَدِيدٌ ﴾ وقد وجد علماء الكيمياء أنَّ معدن الحديد هو أكثر المعادن ثباتاً وذلك لشدَّة تماسك مكوّنات النَّواة في ذرَّتِهِ كما أنَّهُ من أكثر ها مرونة وكثافة، وهو أكثر العناصر مغناطيسية وهذا يُسهم في توليد المجال المغناطيسيّ للأرض. (١)
  - أبحثُ في أُحدِ كتبِ الإعجازِ العلميّ عن العلاقةِ بين الحديدِ ومنافعِ النَّاسِ .

<sup>(</sup>١) - بحوث المؤتمر العالمي الثامن للإعجاز العلمي في القرآن والسنة، معجزة إنزال الحديد وبأسه في القرآن الكريم والفيزياء الفلكية - أ.د عبد الله محمد البلتاجي. - من آيات الإعجاز العلمي في القرآن والسنة- د.زغلول النجار.

#### أحلل وأستنتج

#### ما مدَى سَعَةِ علم الله تعالى ؟

- إنَّ علمَ اللهِ تَعالى شملَ كلَّ شيءٍ في الوجودِ فهذا الكونُ وما يقعُ فيهِ من أحداثٍ منذُ نشأتِهِ إلى فنائِهِ كائنٌ مُسبقاً في علم الله تَعالى من قبل ظهورِ الأرضِ وخلق الأنفسِ فعلْمهُ سبحانَهُ علمُ كشف مطلق ليسَ لهُ حدودٌ ولا عليهِ قيودٌ ، فكلٌ ما حصلَ في الأرضِ من خصب أو جدْب ومن سَعةٍ أو ضيق ...وما حصلَ في النّفوسِ من حزن أو سرور ومن حياةٍ أو موت من ....كلُّ ذلكَ مُثبَتُ في اللّوحِ المحفوظِ قبلَ وقوعهِ وإنَّ العلمَ بكلِّ أمورِ المخلوقاتِ جملةً وتفصيلاً على سعتِهِ وكثرتِهِ وشمولهِ ليسيرٌ هيّنٌ على الله القادر العظيم.
  - هل يؤاخِذُ اللهُ الإنسانَ إذا فرحَ عند النِّعَم أو حزنَ عند المحنِ؟ ولماذا ؟
- إنَّ الإنسانَ بطبْعِهِ يحزنُ إذا أصابتهُ مِحنةٌ، ويفرحُ إذا أصابتهُ نِعمةٌ ولكنْ عليهِ ألا يفرحَ فرحاً مُطغِياً مُلهِياً عن شُكرِ اللهِ تَعالى، وألا يحزن حُزناً يُخرجُهُ عن الصَّبرِ والتَّسليمِ لأمرِ اللهِ، فالمؤمنُ يجعلُ فرحَهُ شُكراً وحزنَهُ صبراً.

#### استفدنت من الآيات

- المبادرة إلى التوبة والطّاعات توجب مغفرة ربّ السَّماوات.
  - الغرور والتّكبّر والبخل مُهلكات تُورث مقت الله تعالى.
    - أستخلص من الآياتِ توجيهاتٍ أخرى .

### الأنشطةُ التّعلّميّةُ والتّقويميّةُ

١- حدِّد المعنى المراد في النصّين الآتيين:

### ﴿ وَمَن يَتُولُّ فَإِنَّ ٱللَّهَ هُوَ ٱلْغَنِيُّ ٱلْحَمِيدُ ﴾

﴿ وَلِيَعْلَمُ ٱللَّهُ مَن يَنْصُرُهُ، وَرُسُلَهُ، بِٱلْغَيْبِ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ قَوِيٌّ عَن ِينٌ ﴾

٢- استنبط من الآيةِ رقم (٢٥) ثلاث فكر .

٣- استخرج من سُورةِ آل عِمرانَ آيةً تدلُّ على معنَى الآيةِ رقم (٢١).

٤- استخرج من الآيات ثلاثة أمور دعت إليها ، وأخرى نهت عنها ثم ضعها في المكان الذي تراه مناسباً من الجدول .

| أُمتنعُ عن | أَجتهدُ في |
|------------|------------|
|            |            |

#### مشروع

- صمِّمْ ملفاً حول موضوع الإعجاز العلمي في القرآن الكريم.
   يمكنك تصميم الملف باتباع الخطوات الآتية :
- اجمع معلومات عن بعض النَّيازك من إحدى الموسوعات العلميَّة المتوفِّرة لديك، ثمَّ حاول أنْ تحصل على بعض الصور لبعض النَّيازك التي سقطت على كوكب الأرض، واكتب التَّعليقات المناسبة.

حلَلْ نتائجك:

- استنتج قيمة العلم في ميزان الشّريعة .
- صف شعورك تجاه القرآن الكريم وما أخبر عنه من حقائق علمية.





### قدرة الخالق العظيم

يخاطبُ القُرآنُ الكريمُ العقلَ الإنسانيّ والفطرةَ السَّليمةَ في أسلوبٍ حسّيِّ مـؤثِّرٍ مُسـتدلًا بالنَّشأةِ الأولى على النَّشأةِ الآخرةِ، مُبيِّناً أنَّ الله تَعالى قادرٌ على كلِّ شيءٍ، وعالمٌ بكلِّ شيءٍ، فـلا تُعجزهُ إعادةُ الأجسام بعدَ الموتِ لكمال قدرتِهِ ونفوذِ مشيئتِهِ.

الآيات من (٥ – ٧) من سورةِ الحجّ الآيات

أتلو وأحفظُ:

يَتَأَيُّهَا النَّاسُ إِن كُنتُو فِي الْمَعْ فِي فَالْنَاسُ إِن كُنتُو فِي مِن نَظْ فَة فِرُمَّ مِن نُطْ فَة فِرُمَّ مِن نُطْ فَة فِرُمَّ مِن نُطْ فَة فِرُمَّ مِن نُطْ فَة فِرُمَّ مِن عَلَقَة وَعَمْرِ مُخَلَّقَة وَعَمْرِ مُخَلَّقَة وَعَمْرِ مُخَلَّقَة وَعَمْرِ مُخَلَّقَة وَعَمْرِ مُخَلَّقَة وَعَمْرِ مُخَلَّقَة وَعُمْرِ مُخَلَّقَة وَعُمْرِ فَي الْأَرْحَامِ مَا نَسَاءُ إِلَى الْحَدُّمُ وَمِن كُمْ مَن يُنوقَى وَنُقِي وَمُن كُمْ مَن يُنوقَى وَمُن كُمْ مَن يُنوقَى وَاللَّهُ مُولِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَ

#### معاني المفردات



- عَلَقَة: بيضة ملقَّحة تعلَّقُ بجدار الرَّحِم.
  - مُضْعُة: قطعة من اللَّحم.
  - مُخَلُقة: مُستَبينَة الخلْق.
- أَرْدُلُ الْعُمُر: المقصودُ به ( الخَرَف و الهَرَم ).
  - زوج بهیج: صنف حَسن نَضییر.

### من وحى الآيات

### أْفْكِّرُ وأستنتجُ

أقرأ الآيات الكريمة ثم أربطها بالمعانى المستوحاة منها

لماذا جاء الخطاب الإلهيُّ للنَّاس جميعاً؟

الآية (٥): يخاطب الله تعالى الناس جميعاً:

يا أيُّها النَّاسُ إنْ كنتُم في شكِّ في قدرتِنا على إحيائكُم بعدَ موتِكُم فإنَّا خلَقْنا أصلَكُم آدمَ من تراب، ثمَّ جعلْنا نسلَّهُ من الماءِ الدَّافق وهو المنيّ الذي يحملُ الملايينَ من النَّطاف، فتتَّحدُ واحدةٌ منها مع بويضةِ المرأةِ وتشكِّلان ما يُعرَفُ بالبيضةِ الملقَّحةِ التي تبدأُ على الفور بالانقسام والتَّكاثر ثمَّ تلتصقُ وتتعلَّقُ بجدارِ الرَّحم (طور العلَقَةِ)، ثمَّ تُتابعُ نموّها فتصبح كقطعة اللَّحم الممضوغة ( طور المُضنْغة) وهذه المُضنْغةُ تتكوَّنُ من جزأين متمايزين أحدُهما هو الجنينُ الّذي تكونُ صورتُهُ البشريّةُ قد وضحتْ تماماً، والآخرُ على شكل قرص لحمـيّ أحمر هو المشيمةُ، وذلكَ لنُبيِّنَ لكُم أنَّهُ مَنْ قدرَ على خلْقِكُم أوَّلَ مرَّةٍ قادرٌ على أنْ يُعيدَكُم مرَّةً أُخرى بعدَ فنائكُم، ونُثبِّتُ في أرحام الأمَّهاتِ مَنْ أردْنا خلْقَهُ، ثمَّ يكونُ الوضْعُ ويولَدُ الجنينُ طفلاً ثمَّ نرعاكُم لتبلغوا كمالَ قوَّتِكُم وعقلِكُم، ومنكم مَنْ يموتُ في ريعان شبابهِ، ومنكُم مَــنْ يعيشُ حتَّى يبلُغَ الهرمَ والخرَفَ فينسَى ما كانَ قد تعلَّمَهُ، وترى الأرضَ يابسةً لا نباتَ فيها فإذا أنزلْنا عليها الماءَ تحرَّكتْ بالنَّباتِ ونمتْ وانتفختْ وأخرجتْ من كلِّ صنفٍ حسَن نضيرٍ.

(الدُّنيا أرحامٌ تدفعُ وأرضٌ تبلغُ وحسب)؟

الآية (٦): وإن هذا النّموذجَ البديعَ في خلْق الإنسان والنَّباتِ شاهدٌ أنَّ الله هو الحقُّ، وأنَّه القدُّ وابن موقفاً: ما رأيُكَ في القول الآتي: يُحيي الموتى بعد فنائهم، وأنَّهُ قــادرٌ علـــي كــلِّ | شىيءٍ.

■ الآية (٧): ولتعلموا أنَّ القيامة قادمة لا شكَّ في مجيئها وأنَّ الله يبعث النَّاسَ من قبورِهِم للحساب والجزاء.

#### الإعجازُ العلميُّ في القرآنِ الكريمِ وعلمُ الأجنَّةِ.

- ذكرَ القرآنُ الكريمُ مراحلَ تكوينِ الإنسانِ وفقَ برنامجِ إلهيّ بلغَ الغايةَ في الدُّقَّةِ العلميَّةِ والإحاطةِ التّامّـةُ منذُ مطلعِ القرنِ السَّابعِ الميلاديِّ أي قبلَ أنْ يصلَ إليها العلمُ الحديثُ بأكثر من أربعة عشر قرناً.
  - وإنَّ أبرزَ روَّادِ علمِ الأجنَّةِ في العالمِ قد اعتمدوا المصطلحاتِ القرآنيَّة: ( نطْفة – علَقَة – مُضْغة ) في تدريس هذا العلم وفقَ التّقسيم القرآنيّ.
- وقد أكَّدَ العلمُ الحديثُ أنّ خليّةً واحدةً ( البيضة الملقّحة) في بدايةِ الحملِ تنقسمُ وتصبحُ أكثرَ من مئةِ تريلون خليّةٍ في نهايةِ الحمل، فمن الذي يتحكّمُ بهذا البرنامج الدّقيق؟
- وإنَّ هذهِ الخليّةَ التي تبدأُ بالانقسامِ لا تُنتجُ نوعاً واحداً من الخلايا بل تُنتجُ خلايا منوّعةً تختص بوظائف محدَّدةٍ منها ما يُشكّلُ الجلدَ وأخرى للعظامِ وأخرى للدِّماغِ وخلايا للعينِ وخلايا للقلب.... من الذي أمرَ هذهِ الخلايا أنْ تؤدِّي عملَها وتقومَ بمَهمَّتِها على هذا الشَّكل؟ (فتباركَ الخلاقُ العظيمُ!).

#### نشاط

- أستنتجُ من الآياتِ القرآنيّةِ الآتيةِ الفكرَ التي تُثبتُ قدرةَ اللهِ تَعالى على البعثِ قالَ تَعالى:
  - ﴿ كَمَا بَدَأْنَا أَوَّلَ حَلْقِ نُعُيدُهُ، وَعَدًا عَلَيْنَا ۚ إِنَّا كُنَّا فَعِلِينَ ﴾ (١).
- أَفَكُو ٱلَّذِی يُرْسِلُ ٱلرِّيَاحَ بُشْرًا بَيْنَ يَدَى رَحْمَتِهِ ﴿ حَقَّى إِذَا أَقَلَتْ سَحَابًا ثِقَالًا سُقْنَهُ لِبَلَدِ مَيِّتِ فَأَنزَلْنَا بِهِ ٱلْمَاءَ فَأَخْرَجْنَا بِهِ عِنكُلِ ٱلثَّمَرَتِّ كَذَلِكَ نُخْرِجُ ٱلْمَوْقَ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ ﴾ (١).
- ﴿ أَيَحْسَبُ ٱلْإِنسَنُ أَن يُتَرَكَ سُدًى ﴿ أَلَمْ يَكُ نُطْفَةً مِن مَنِيّ يُمْنَى ﴿ أَيُ عَلَقَةُ فَخَلَقَ فَسَوَى ﴿ أَن يُعَلَى مِنْهُ ٱلزَّوْجَيْنِ اللَّهِ عَلَى مِنْهُ ٱلزَّوْجَيْنِ اللَّهِ عَلَى مِنْهُ الزَّوْجَيْنِ اللَّهُ الرَّوْجَيْنِ اللَّهُ عَلَى مِنْهُ الزَّوْجَيْنِ اللَّهُ عَلَى مِنْهُ الزَّوْجَيْنِ اللَّهُ عَلَى مِنْهُ الرَّوْجَيْنِ اللَّهُ عَلَى مِنْهُ اللَّهُ عَلَى مِنْهُ اللَّهُ عَلَى مِنْهُ اللَّوْقَ عَلَى مِنْهُ اللَّهُ عَلَى مِنْهُ اللَّوْمَ عَلَى مِنْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَى مَنْ اللَّهُ عَلَى مُنْ اللَّهُ عَلَى مَنْهُ اللَّهُ عَلَى مِنْهُ اللَّهُ عَلَى مُنْ اللَّهُ عَلَى مِنْهُ اللَّهُ عَلَى مُنْهُ اللَّهُ عَلَى مَا اللَّهُ عَلَى مِنْهُ اللَّهُ عَلَى مِنْهُ اللَّهُ عَلَى مِنْهُ اللَّهُ عَلَى مِنْهُ اللَّهُ عَلَامُ عَلَى مَا اللَّهُ عَلَى مِنْهُ اللَّهُ عَلَى مَا اللَّهُ عَلَى مِنْهُ اللَّهُ عَلَى مِنْهُ اللَّهُ عَلَامُ عَلَى مَا اللَّهُ عَلَى مِنْهُ اللَّهُ عَلَى مَا اللَّهُ عَلَى مُعْلَى مِنْهُ اللَّهُ عَلَى مِنْهُ عَلَى مِنْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى مِنْهُ اللَّهُ عَلَى مِنْهُ اللَّهُ عَلَى مِنْ اللَّهُ عَلَى مِنْ اللَّهُ عَلَى مِنْ اللَّهُ عَلَى مِنْهُ اللَّهُ عَلَى مَا اللَّهُ عَلَى مُعْلَى مِنْ اللَّهُ عَلَى مِنْ اللَّهُ عَلَى مِنْهُ اللَّهُ عَلَى مَالِمُ عَالِمُ اللَّهُ عَلَى مَا اللَّهُ عَلَامُ عَلَامُ اللَّهُ عَلَى مِنْ اللَّهُ عَلَامُ عَلَى مَا اللَّهُ عَلَى مِنْ اللَّهُ عَلَى مِنْ اللَّهُ عَلَى مِنْ اللَّهُ عَلَى مِنْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَا عَلَّا عَلَّا عَلَا عَلَّا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَّا عَلَا عَلَا عَ
- ﴿ أَوَلَمْ يَرَوْا أَنَّ اللَّهَ ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضَ وَلَمْ يَعْىَ بِخَلْقِهِنَّ بِقَدِدٍ عَلَىٓ أَن يُحْتِى ٱلْمَوْتَىُّ بَكَىٓ إِنَّهُ، عَلَى خُلْقِهِنَ بِقَدِدٍ عَلَىٓ أَن يُحْتِى ٱلْمَوْتَىُّ بَكَىٓ إِنَّهُ، عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ (1).

<sup>(</sup>١) سورة الأنبياء /١٠٤

<sup>(</sup>٢) سورة الأعراف / ٥٧

<sup>(</sup>٣) سورة القيامة / ٣٦-٠٤

<sup>&</sup>lt;sup>(ئ)</sup> سورة الأحقاف/٣٣

#### استفدت من الآيات

- إنَّ حكمةَ اللهِ في الخلْق والتَّدبيرِ لَتقتضي بعثَ النَّاسِ بعدَ موتِهِم ليُلاقوا ما يستحقونهُ من جزاءٍ.
- إنَّ التَّفكّر والتَّدبّر في العالم المحسوس سبيلٌ إلى الإيمان بعالم الغيب المستور.
  - إنَّ الإيمانَ بالبعثِ بعدَ الموتِ يستوجبُ العملَ والاستعدادَ لهُ.
    - أستخلص من الآيات توجيهات أخرى.



### الأنشطةُ التّعلّميّةُ والتّقويميّةُ

- ١- استنتجْ من النَّصِّ القرآنيِّ الفِكر َ الرئيسةَ الواردةَ فيهِ.
- ٢ قـــالَ تعـــالى:﴿. . . فَإِنَّا خَلَقْنَكُمْ مِن تُرابِ ثُمَّ مِن نُطْفَةِ ثُمَّ مِنْ عَلَقَةِ ثُمَّ مِن مُضَعَةٍ ثُعَلَقَةٍ وَغُيرِ
   مُخَلَقَةٍ . . ﴿.
  - أ- فسر قولَهُ تعالى مُبيِّناً قدرةَ الله تعالى في خلْق الإنسان.
  - ب- كيفَ توفِّقُ بينَ الآيةِ السَّابقةِ وقولِهِ تعالى: ﴿ وَٱللَّهُ أَنْبَتُّكُمْ مِنَ ٱلْأَرْضِ نَاتًا ﴾ (١) .
    - ٣- في ضوء فهمك للآية رقم (٥):
    - أ- عدِّدِ المراحلُ العمريَّةُ التي يمرُّ بها الإنسانُ.
    - ب- حدِّد أهمَّ مرحلةٍ عمريّةٍ للإنتاج والعطاء في رأيكَ.
  - ج- اكتب عدداً من المقترحاتِ المهمَّةِ التي تنصحُ من خلالِها الشَّبابَ لاستثمارِ طاقاتِهِم العقليَّةِ والجسديَّةِ خدمةً لوطنِهم الحبيب.
  - ٤- عُدْ إلى الآيةِ (٢٤٣) والآيةِ (٢٥٩) من سورةِ البقرةِ واستنتجْ منهما مثالينِ يُثبتانِ قدرةَ الله تَعالى على البعثِ والإحياءِ بعدَ الموتِ.
  - ٥- صيفْ شعوركَ بعدَ تلاوتِكَ الآيةَ رقم (٦) معلِّلاً ختْمها بقولِهِ تَعالى: ﴿ وَأَنَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾.



<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> سورة نوح /۱۷



### ضوابط اجتماعيَّةٌ

إنَّ الأُمَّةَ الإسلاميِّةَ هي الأسرةُ الكبيرةُ التي ينتمي المسلمُ إليها، ويُشاركُ في رسالتِها، وينشطُ في ميدانِها ويُكافحُ تحت راياتِها، لذلكَ وجَّهَ الإسلامُ المسلمَ إلى الاهتمامِ بأمّتِه من خلالِ جملــةٍ من الأوامرِ والنَّواهي التي تعودُ على المجتمعِ الإسلامي بالخيرِ وعلى الأمّةِ بالأمنِ والسلامِ.

الآيات من(٢٦- ٣٥) من سورةِ الإسراء

وَءَاتِذَاٱلْقُرْنَىَ ـ وَٱلۡمِسۡكِينَ وَٱبۡنَٱلسَّبِيلِوَلَالٰبُذِّرۡتَبۡذِيرَا ۞ إِنَّٱلۡمُبَذِّرِينَ كَانُوٓ الْإِخْوَانَ ٱلشَّيَاطِينِّ وَكَانَ ٱلشَّيْطَانُ لِرَبِّهِۦ كَفُورَا شَيَّ ۅٙٳؚڡۜٵؿؙۼڔۻۜڹؘۜۘۼؠٛؗؠٛٱبۡؾؚۼٵؘءؘڔڂۧڡڿ<u>ڡؚۜڹڒۜۑۜ</u>۪ڮؘڗۧڿٛۅۿٵڡؘڡؙٛڶڵؖۿۮۛۅۛٙۅٝڵۘ مَّيْسُورًا ﴿ إِنَّ اللَّهِ عَلَى لَدَكَ مَغَلُولَةً إِلَى عُنْقِكَ وَلَا نَبْسُطُهَا لِمَن يَشَآهُ وَيَقْدِرُ إِنَّهُ كَانَ بِعِبَادِهِ عَجَبِيرًا بِصِيرًا لِنَّا وَلَا نَقْنُكُوا ٲۊۘڵٮۘۮؙؠٝڂؘۺۛؽۊؘٳۣڡۧڵ<del>ۊ</del>ۣؖڂؖؽؗڹٞۯۯ۠ڨؙۿؠۧۅؘٳؾۜٵڮٝۯٳڹۜڡؘٛڶۘۿۿؚۄ كَبِيرًا ﴿ إِنَّ وَلَا نَقْرَبُواْ ٱلزِّنَيَّ إِنَّهُ كَانَ فَحِشَةً وَسَاءَ لَا ١ قُئِلَ مَظْلُومَا فَقَدْ جَعَلْنَا لِوَلِيِّهِ عِسْلُطَنَا فَلَا يُسْرِف لْقَتْلِّ إِنَّـهُكَانَ مَنصُورًا ﴿ وَلَانَقْرَبُواْ مَالَ ٱلْيَتِيمِ إِلَّا بِٱلَّتِي نُ حَتَّىٰ يَبِلُغُ أَشُدَّهُ وَأَوْفُواْ بِٱلْعَهَدِّ إِنَّ ٱلْعَهَدَكَا كَ وَ ﴿ وَاللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ مَا إِنَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ وَاذِنُواْ بِٱلْقِسْطَابِ ذَاكَ خَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَأْوِيلًا ﴿

#### معاني المفردات

- ابن السببيل: المسافر المنقطع عن بلده وماله.
- المبذّرين: المبذّرُ: مَنْ يُنفقُ مالَهُ في معصيةِ الله تَعالى.
  - **يدك مغلولة:** كناية عن الشَّحِّ والبُخل.
  - تبسطْها كلّ البسطِ: كناية عن التّبذير والإسراف.
    - محسوراً: نادماً منقطعاً عن النّفقة.
      - خُشية إملاق: خوف فقر وفاقة.
    - **القِسْطاس المستقيم:** الميزان العادل.
      - أحسن تأويلاً: أحسن مآلاً وعاقبة.



### من وحي الآيات

- أقرأ الآياتِ الكريمة تُم أربطُها بالمعاني المُستوحاةِ منها.
- يأمرُ اللهُ تَعالى عبادَهُ بجملةٍ من الأوامر والنَّواهي التي يقومُ عليها بنيانُ المجتمع الفاضل.
- الآية (٢٦-٢٧): أعطِ كلّ مَنْ له قرابةً بكَ حقّهُ من البرِّ والصِلَّةِ والإحسانِ، وأعطِ المحتاجَ الفقيرَ حقَّهُ من الزَّكاةِ، وكذلكَ تصدَّقْ على المسافرِ المنقطعِ عن بلدهِ ومالهِ، ولا تُنفقْ مالَكَ في معصيةِ اللهِ تعالى، لأنَّ المبذّرينَ المنفقينَ أموالَهُم في معصيةِ اللهِ هم أشباهُ الشَّياطينِ في الشَّرِّ والفسادِ، والشَّيطانُ شديدُ الجحودِ لنِعَمِ اللهِ تَعالى.
- الآية (٢٨): وإن اضطُرر ث للإعراض عن هؤلاء النين أُمر ت بالإحسان اليهم بسبب انتظار رزق من الله تعالى ترجوه، فقل لهم قولاً ليّناً الطيفا، وعدهم وعداً حسناً.
- الآية (٢٩): لا تكن بخيلاً مَنُوعاً فتُمسِكَ يدك عن الإنفاقِ في الخيرِ كمَن حُبِسَت يدُهُ وشُدت الآية (٢٩): لا تكن بخيلاً مَنُوعاً فتُمسِكَ يدك عن الإنفاق توسعاً مفرطاً بحيث لا يبقى في يدك شيءٌ فتصير ملوماً عند الله وعند النّاس نادماً على تبديد أموالك، منقطعاً لا شيء عندك تنفقه.

- الآية (٣٠): إنَّ ربَّكَ يوسِّعُ الرِّزقَ لمَنْ يشاءُ، ويضيَّقهُ على مَنْ يشاءُ، لحكمةٍ ترجعُ إلى صالح العبادِ إذ إنَّهُ سبحانَهُ كانَ وما زالَ عالماً بكلِّ شيءٍ، فيرزقُ عبادَهُ بحسب مصالحِهم.
- الآية (٣١): لا تقتلُوا \_ أيُّها النَّاسُ \_ أو لادَكُم خوفاً من الفقر، فإنَّهُ سبحانَهُ هو الرّزَّاقُ لعبادِهِ يرزقُ الأبناءَ، كما يرزقُ الآباءَ، وإنَّ قتلَ الأولادِ ذنبٌ عظيمٌ.
- الآية (٣٢): ولا تقربوا الزِّنى واجْتنبُوا دواعيَهُ، إنَّهُ كانَ فعلاً بالغَ القبحِ، وبئسَ الطَّريقُ هـو لأنَّهُ يوردُ مرتكِبَهُ نارَ جهنَّمَ.
- الآية (٣٣): ولا تقتلُوا النَّفسَ التي حرَّمَ اللهُ تَعالى الاعتداءَ عليها، ومَنْ قُتِلَ عُدواناً من غير سبب شرعيٍّ فقد جعلَ اللهُ لوليّ أمرهِ من وارثٍ أو حاكم حجَّةً في طلب قتل قاتلِهِ أو الدِّيةِ ولا يجوزُ لوليّ أمر المقتولِ أنْ يتجاوزَ الحدَّ شرعاً وقانوناً فيقتلَ غيرَ القاتلِ أو يُمثّلَ بالقاتلِ فحسبُهُ أنَّ اللهَ قد نصرَهُ على خصمهِ فليكنْ عادلاً في قصاصيهِ.
- الآية (٣٤): لا تقربوا مالَ اليتيمِ بالإتلافِ أو الإفسادِ إلا فيما يعودُ عليهِ بحفظِ مالهِ أو تنميتِهِ حتَّى يبلغَ اليتيمُ رُشْدَهُ فيصبح قادراً على التَّصريّفِ بمالهِ، وأتِمُّوا الوفاءَ بكلِّ عهدٍ التزمتُم به مع الله أو مع النَّاس، فإنَّ صاحبَ العهدِ مسؤولٌ عنهُ أمامَ الله يومَ القيامةِ حفظَهُ أم خانهُ؟

#### أحلل وأستنتج

#### - الإسلامُ والمجتمعُ الصَّالحُ:

- عدَّ الإسلامُ الفردَ اللَّبِنَةَ الأساسيّةَ الَّتي ينهضُ عليها المجتمعُ؛ لأنَّهُ بمسؤوليَّتِهِ الفرديّةِ يُتمِّمُ المسؤوليَّةَ الجماعيَّة، فهو من المجتمع وللمجتمع، فلا يزكو عملُ الفردِ إلا بمقدارِ ما يُفيدُ الوطنَ والأمَّة، لذلكَ امتدحَ الإسلامُ اليدَ الخيِّرةَ المنتجةَ التي تنبي المجتمع، وذمَّ اليدَ الفاسدةَ التي تنبسطُ للنَّاس بالأذى والشَّرِّ والعدوان.
- وقد عالجَ القرآنُ الكريمُ دوافعَ الإنسانِ و(أنانيَّتَهُ)، وجعلَها ضمنَ ضوابطَ تحولُ دونَ أيّ خللٍ أو انحرافٍ وأحاطَها بسياجٍ من الأوامرِ والنَّواهي الّتي تدعو إلى خدمةِ المثل العُليا وتنهى عن الطُّغيان والعدوان والزِّنى والقتل.....

أستنتجُ من الآياتِ أسسَ بناءِ المجتمع الصَّالح.

#### استفدنت من الآيات

- استقرارُ المجتمع الإسلامي وامنه وتماسك أفراده من النّعم العظيمة الّتي حرص الإسلام عليها وجعلها ثمرة الإيمان والتزام أو امر الله تعالى.
- وجوبُ الالتزام بأوامر الله تعالى ونواهيه؛ لأنَّها أمانةٌ حمَّلها اللهُ تعالى للإنسان وسيسألُهُ عن تطبيقِها يومَ القيامةِ.
  - أستخلص من الآيات توجيهات أخرى.

### الأنشطة التعلمية والتقويمية

- ١ صنّف في جدول الأوامر والنّواهي الواردة في الآيات والتي تُسهم في حفظ المجتمع من الانهيار.
  - ٢- اكتب إلى جانب كلّ عبارة منَ العباراتِ الآتيةِ الآيةَ القرآنيَّةُ التي تناسبُ معناها:
    - عدم إنفاق المال في معصية الله تعالى.
      - مساعدة الأيتام بتنمية أموالهم.
        - العدالة في المكيال.
    - ٣- فسر الآية الآتية مبيّناً دقّة التّصوير فيها:
  - ﴿ وَلَا تَجْعَلْ يَدَكَ مَغْلُولَةً إِلَى عُنُقِكَ وَلَا نَبْسُطُهِ كُلُّ ٱلْبَسْطِ فَنَقَعُدَ مَلُومًا مَحْسُورًا ﴾.
    - ٤- علِّلْ ما يأتي:
    - جاء النَّهي في الآيتين (٣٢) و (٣٤) بقوله تعالى: ( و لا تقربوا ).
      - ٥- وضِّحْ في ضوء فهمكِ للآياتِ كيفَ تتمثَّلُ في حياتِكَ قولَهُ تَعالى:
      - ﴿ وَأُوفُواْ بِٱلْعَهْدِ إِنَّ ٱلْعَهْدَ كَانَ مَسْتُولًا ﴾.
- ٦- وازنْ بينَ المجتمع الذي يقومُ على القيم الإيمانيَّةِ النَّبيلةِ والمجتمعِ الذي يُنكرُ هذهِ القيمَ من حيثُ: مراعاةُ الحقوق الإسانيّةِ الاستقرارُ والأمنُ سيادةُ المودَّةِ والاحترام.
  - ٧- ما العلاقةُ بينَ قولهِ تعالى: ﴿ وَلا نَقْرَبُواْ ٱلرِّنَيِّ إِنَّهُ, كَانَ فَحِشَةً . . . ﴾ وقولهِ تعالى:
- ﴿ قُل لِلْمُؤْمِنِينَ يَغُضُّوا مِنْ أَبْصَدِهِمْ ١٠٠٠ ﴿ وَقُل لِلْمُؤْمِنَاتِ يَغَضُّضَ مِنْ أَبْصَدِهِنَ ١٠٠ ﴿ ١٠٠ ﴾ ١٠٠

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> سورة النور/(۳۰-۳۱)

### وحدة الحديث الشريف



### حقيقة الكِبْر وعاقبتُهُ

## أقرأ وأناقش

- ما مفهومُ الكِبْر؟
- حدّد أبرز صفات المتكبّر.
- هل راعى الإسلامُ الفطرةَ الإنسانيّةُ في حبّ الجمال وحُسْن المظهر؟

#### أَقرأُ وأَحفظُ:

إعن عبد الله بن مسعود عليه عن النبيِّ عليه: قَالَ: «لا يدخُلُ الجنَّةَ مَنْ كانَ في قلبهِ مثقالُ ذرَّةٍ من كِبْر» قَالَ رَجُلٌ: إِنَّ الرَّجُلَ يُحِبُّ أَنْ يكونَ ثُويُهُ حَسَناً ويُعلُهُ حَسَنَةً؟ قِالَ: «إنَّ اللهَ جَمِيلٌ يُحبُّ الجمالَ، الكِبْرُ بَطَرُ الحقِّ وغَمطُ ر النَّاس»(۱).

#### إضاءات حول حياة الرَّاوي

نُسَبُهُ وإسلامُهُ: عبدُ اللهِ بنُ مسعودٍ الهُذَائِيّ كانَ من السّابقينَ الأوّلينَ إلى الإسلام، وهو أوّلُ من جهر بالقرآن الكريم حولَ الكعبة المشرَّفةِ.

جهادُهُ

ذاق ابن مسعود على أذى مشركي قريش وصبر على ذلك، ثم هاجر إلى الحبشــةِ امتثالاً لأمر النَّبيِّ ﷺ، وشهدَ بعدَ ذلك المشاهدَ والغزواتِ كلُّهــا مــعَ النّبيِّ عَلَيْلُمْ.

صفاتُه:

كانَ ورعاً تقيّاً متواضعاً، شديد المحاسبة لنفسه شديد الخوف من خالقه. و كانَ عَلَيْهُ محبّاً للنّبيِّ عَلَيْهُ، مقرّباً منهُ ويتولّي أدقّ شؤونِهِ وأخصَّها.

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم (۹۱)

علمه

كانَ على مالماً بالقرآنِ الكريمِ واسعَ المعرفةِ في ميادينِ العلمِ والفقهِ فقد رُوي أنَّهُ أُخَذَ من فَم رسول الله على سبعينَ سورةً لا ينازعُهُ فيها أحد .

وفاتُهُ

تُوفيَ عَلَيْهُ بِالمدينةِ المنوَّرةِ سنةَ اثنتينِ وثلاثينَ للهجرةِ ولهُ من العمرِ بضعٌ وستّونَ سنةً.

#### معاني المفردات

- **مثقالُ ذرّة:** وزنُ ذرّة.
- بَطْرُ الحقّ: دفعه وإنكاره بالتّعالى عليه.
  - **عَمطُ النّاس:** احتقارُهم.

#### من هدي الحديثِ

**مفهومُ الكِبْر:** 

- الكِبْرُ خُلقٌ ذميمٌ يتمثّل في ردِّ الحقِّ والتّعالي على النَّاسِ واحتقار هم
- النَّبيّ عَلَيْ في الحديثِ الشَّريفِ عن الكِبْرِ ؛ لأنَّهُ خلقٌ قَبيحٌ يحرمُ صاحبَهُ دخولَ الجنَّةِ فمَن كانَ في قلبهِ وزنُ ذرّةٍ من كِبْر تجعلُهُ:
  - يتكبّر عن قبول الإيمان بالله تعالى.
    - ينكر الحق ويرده ترفعا وتجبراً.
      - يَزدَرِي النّاسَ ويحتقرُ هم.
  - وقدْ حرّمَ اللهُ تعالى على المتكبّر دخولَ الجنّةِ ذلكَ لأنَّهُ:

ظالمٌ لنفسيه

مضيّعٌ للحقِّ الواجبِ عليهِ

#### ظالمٌ للنّاسِ معتدٍ عليهم

وبما أنّ الكِبْرَ قد يختلطُ بما فطرَ اللهُ تعالى عليهِ النّاسَ من حبّ التجمّلِ والظّهورِ بهيئةٍ حسنَةٍ، فقد بيّنَ النّبيُ على أنّ اهتمامَ الإنسانِ بحُسنِ مظهرِهِ وجمالِ هَيئتِهِ لـيسَ من الكِبْر؛ بل قد شجّع عليه الصّلاةُ والسّلامُ على تذوّق مَعاني الجمالِ من غيرِ كِبْرٍ أو خُيلاءٍ حينما نسبَ الجمالَ إلى اللهِ تَعالى.



### • هل يقتصرُ الجمالُ الحقيقيُّ على جمالِ الظَّاهرِ؟

الله المعالم الجمال في الإسلام متنوّعة فهو لا ينحصر في الجوانب الحسية إنّما يكون بالروّح والإحساس والعقل والوجدان؛ لهذا فالنّبي على يدعُو إلى الجمع بين جمال الباطن وجمال الظّاهر؛ لأنّ الجمال يسمو بالرّوح إلى مرتبة محبّة الله عزّ وجلّ، وبالجمال ينمو إحساسنا بقدرة الله عز وجلّ وعظمته، وقد حثّ الإسلام على التّزيّن والظُّهور بالمظهر الحسن ضمن ضوابط شرعيّة تمنع من الإسراف والتّكبر والتّعالي على خلق الله إذ لا يتنافى الاهتمام بالمظهر مع التّواضع والإحسان لخلق الله، قال على المصابه: «أصلحوا رحالكم، وأصلحوا ثيابكم حتى تكونُوا كأنّكم شامة في النّاس»(۱).

ابن موقفاً: ما رأيُكَ فيمن يتبذَّلُ في ثيابِهِ ولا يهتمُّ بحسن مظهر و مدَّعياً أنَّ هذا من الدّين؟

ابن موقفاً: ما رأيُكَ فيمن يستمتعُ بجمالِ الطبيعةِ ولا يحمدُ الله عز وجلَّ؟

#### • هل يتنافى الكِبْرُ معَ حقيقةِ الإيمان؟

- إنّ الكِبْرَ يتنافى مع حقيقة الإيمان؛ لأنه يجعل الإنسان مغتراً بنفسه، متعاظماً بماله وقدراته، يرفض قبول الحق والإذعان له إذ يرى في ذلك إنقاصاً من قدره ومكانته.
- وقد يؤدي به هذا التَّعالي إلى إنكار وجود خالق الأكوان وتكذيب الرسل والأنبياء كما فعل المتكبّرون من الأقوام السَّابقة إذ كذّبوا أنبياء هم مع يقينهم بصدقهم علواً واستكباراً قال تَعالى مُخبراً عن حالهم: ﴿ وَجَحَدُوا بَهَا وَٱسْتَيْقَنَتُهَا أَنفُسُهُمْ ظُلْمًا وَعُلُواً ﴾ (٢).

ما الرِّسالةُ التي توجِّهُها إلى بعض المتكبِّرينَ ممَّنْ حولَك؟

### • هل يتنافى الكِبْر مع الثَّقةِ بالنَّفسِ؟

- إنّ الكِبْرَ يجعلُ الإنسانَ يعدُ كلّ ما عندَه من قدراتٍ ومواهبَ ونِعمٍ من صنع نفسِـهِ فيتعاظمُ غرورُهُ بذاتِهِ.
- الله أمّا الثّقة بالنفس فهي تمنح الإنسان عزّة وشموخاً وعقلاً راجحاً؛ بحيث ينسب كلّ ما عندَه من قدرات ومواهب ونعم إلى مصدرها الوحيد وهو الخالق المنعم، فيشكره عليها ويُحسن توظيفها في مكانِها ولا يتعالى على خلق الله تعالى.

<sup>(</sup>١)أخرجه أبو داود / ١٩٠٤

<sup>(</sup>٢) سورة النمل / ١٤

### أستخلص وأوظف

- التّحذير من الكِبْر ؛ لأنّه يحول بين الإنسان ودخول الجَنّة، كما يحول بين هوبين محبّة النّاس.
- الحثُّ على التَّجمّل والنظهور بهيئةٍ حسنةٍ انسجاماً مع مبادئ الإسلام.
  - من حسن إيمان الإنسان احترامُ النّاس وتقديرُهم.
    - أستخلص من الحديث إرشادات أخرى.



### الأنشطة التعلمية والتقويمية

- ١- ما مظاهرُ الكِبر الواردةُ في الحديثِ الشّريف؟
- ٢- بيّن مفهومَ الكِبْر وعاقبتَهُ كما وردَ في الحديثِ الشّريف.
- ٣- استنتج العلاقة بين قوله ﷺ: «لا يدخلُ الجنّة من كانَ في قلبِهِ مثقالُ ذرّةٍ من كِبْر»، وبين قوله ﷺ: «إنَّ اللهَ جميلٌ يُحبُّ الجمالَ».
  - ٤ علَّلْ ما يأتي:
  - الكِبْرُ بِتَنافى مع حقيقة الإيمان.
  - ٥- استنتج ثلاثة آثار سلبيّة للكِبْر في الفرد والمجتمع.
  - ٦- بيِّنْ رأيكَ في كلِّ موقفٍ مِنَ المواقفِ الآتيةِ ثمَّ ضعْ تقييماً لذاتِكَ وفقَ الدَّرجةِ المستحقَّةِ:

| التّعليل  | التّقدير      | الموقف                                                         |  |
|-----------|---------------|----------------------------------------------------------------|--|
|           |               | <ul> <li>تعترف بفضل و الديك عليك.</li> </ul>                   |  |
|           |               | <ul> <li>ترفض نصح الآخرين.</li> </ul>                          |  |
|           |               | <ul> <li>تشكر كل من قدّم لك معروفاً ولو كان صغيراً.</li> </ul> |  |
|           |               | <ul> <li>تعتقدُ أنَّكَ دائماً على حقِّ.</li> </ul>             |  |
|           |               | * لا ترى لأحدٍ فضلاً عليك.                                     |  |
|           |               | <ul> <li>تنسب لنفسل المعرفة التّامّة.</li> </ul>               |  |
| ستَحقَّةُ | الدَّرجةُ الم | قوِّمْ ذاتَكَ بوضع علامةٍ من عشرة لكلِّ موقفٍ من المواقف       |  |
| ٦.        |               | السَّابِقَةِ.                                                  |  |

- ٧- اكتب إشارة (√) إلى جانب العبارة الصّحيحة و إشارة (x) إلى جانب العبارة غير الصّحيحة.
  - التكبّر عمنع دخول الجنّة.
  - بينَ التّكبّر والعزّةِ علاقةُ توافقٍ
  - المتكبّر عنسب كل ما عنده من قدرات إلى الخالق عز وجل.
    - التَّكبّر عدفع الإنسان إلى ارتكاب المعاصي.
  - التَّكبّر عوري في نفس الإنسان نوازع الأثرة و (الأنانيّة).
  - ٨- عدْ إلى أحد كتب السيرة النبوية واستخرج موقفاً للنبي على يدل على تواضعه مبيناً أثرة في نفسك.
    - ٩- اكتب عدداً من المقترحات والوصايا لمعالجة الكِبْر.





### خصالً جامعةً وأذكارٌ نافعةً

### أقرأ وأناقش

- قالَ ﷺ: «أُوتيتُ جوامعَ الكَلِم....»(١).
- ما المقصودُ بجوامع الكُلِم؟ حدِّد جوامعَ الكُلِم الواردة في هذا الحديثِ.
  - كيف يكون القُرآن الكريم شاهداً على الإنسان يوم القيامة؟

#### أقرأ وأحفظ:

عن أبي مالك الأشعريِّ ولله قال: قالَ رسولُ الله على: «الطُّهُورُ شطرُ الإيمان، والحمدُ لله تملأُ الميزانَ، وسبُحانَ الله والحَمْدُ لله تملآن ما بينَ السَّمواتِ والأرض، والصَّلاةُ نورٌ، والصَّدقةُ بُرهانٌ والصَّبرُ ضياءٌ، والقُرآنُ حُجَّةٌ لكَ أو عليكَ، كُلُّ النَّاس يغدُو فبائعٌ نفسنه فمُعتقها أو مُويقها»(٢).

#### إضاءات حول حياة الراوي

كَعبُ بنُ عاصم الأشعريّ ويُكننى بأبي مالك الأشعريّ، قدمَ معَ اسمه وإسلامه: الأشعريّين على النّبيِّ عَلَيٌّ وأسلمَ وصحبَ النّبيُّ عَلَيْ، وغزا معه.

حفظ الحديث عن رسول الله ﷺ وروى عنه كثيراً من الأحاديث. علمه:

صفاتُه: كانَ عَلَيْه صَحابياً جَليلاً مُحِبّاً للهِ ورسولهِ شديدَ النصح للنّاسِ.

توفي ره في خلافة عمر بن الخطَّاب في سنة ثماني عشرة للهجرة.

(١)أخرجه مسلم (٢٣٥)

(٢) أخرجه مسلم (٢٢٣)

وفاتُهُ:



يومَ القيامةِ

إن لم تمتثل

نو اهیّه

امتثلتَ أو امرَهُ أو امرَهُ و تجتب

و الآخرة إن

و اجتنبتَ نو اهيَه

#### معانى المفردات

- الطُّهُور: الطَّهارة.
- **الميزان:** ما تُوزنُ به أعمالُ العبادِ يومَ القيامةِ.
  - **صياء:** شدَّةُ النَّورِ.
- مُعتقها: مُخلّصه من الخزي في الدُّنيا، والعذاب في الآخرة.
  - مُوبِقُها: مُهلكُها بارتكاب المعاصيي.

#### من هدى الحديث

المحديث الشريف خصالاً عظيمة من الخير ويحث على أمور لها فضل عظيم تبني شخصيَّة المسلم وهي:

#### الصدقة الطّهارةُ الصّلاةُ القرآن ذكرُ الله تعالى الصّبرُ الصّلاةُ نور ٌ تنير ُ الصدقة دليل الصبر نور شديد في إنَّ أجر الطّهارةِ على صدق في القلب يكبحُ جماحً لصاحبها طريق يتضاعفُ عندَ الله النَّفس فيكفّهاعن الحقِّ في الدّنيا تعالى حتى يبلغ إيمان مؤدِّيهَا الشهواتِ ويدفعُها إلى والصّراطُ في الآخرةِ نصفَ أجر الإيمان الطّاعات حجّةُ لك حجّةُ عليك سيحانَ الله الحمدُ شه الحمدُ لله هو الثّناءُ على الله تسبيحُ الله هو تنزيهُ الله دليلٌ يدلُّك على هو خصمُك تعالى لما اتصف به من صفات النّجاةِ في الدّنيا

جلُّ وعلا عن النَّقائص في ربوبيّتِه وأسمائِه وصفاته وشرعه ودينه

ثوابها يملأ ميزان الأعمال يومَ القيامةِ

الكمال والجلال والجمال

ولما أعطى سبحانه من نِعَم

ثوابُ هذه الأذكار لو قُدِّرَ بجسم ماديّ لسدُّ الفراغ الذي بينَ السّماءِ وألأرض

كلُّ إنسان يسعى لنفسِهِ فإمّا أن يبيعَها للخالق بالطَّاعةِ فينجوَ وإمّا أن يبيعَها للشّيطان بالمعصيةِ فيهلكَ



### • ما صلة الطُّهارة بالإيمان؟

الله الإيمانَ يمحو ما سبقَهُ من الخطايا الكبيرةِ والصّغيرةِ وكذلكَ الطّهارةُ تمحُو ما سبقَها من خطايا صغيرةٍ فكانت كنصفِ أجرِ الإيمانِ، قال رضي «مَنْ توضّاً فأحسنَ الوضوعَ خَرَجت ْخَطَاياهُ مِنْ جسدِهِ حتّى تخرجَ مِنْ تحتِ أَظفارهِ»(١).

أُستنتجُ الصِّلةَ بينَ قولِهِ تَعالى: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُ ٱلتَّوَّبِينَ وَيُحِبُ الْمُعَلِينَ وَيُحِبُ الْمُتَطَهِدِينَ ﴾ (الطَّهورُ شَطْرُ الإيمانِ».

### • أُستخلص من الحديثِ الشَّريفِ الأمورَ التي تعينُ على النَّجاةِ يومَ القيامةِ.

دُكر اللهِ اللهِ قَالَ تَعالى: ﴿ أَلَا بِنِكِ اللهِ اللهُ اللهِ ا

الصَّلاة الصَّكاة قال تَعالى: ﴿إِنَ ٱلصَّكَاوَةَ عَالَ تَعَالَى: ﴿إِنَ ٱلصَّكَاوَةَ تَنْهَىٰ عَنِ ٱلْفَحْشَاءِ وَٱلْمُنكرِ ﴾(٤).

- أكتشفُ أثرَ كلِّ من ذكرِ اللهِ تَعالى والصَّلاةِ في النَّفسِ والسُّلوكِ.

#### أضيف إلى معلوماتك

- إنَّ ذكرَ اللهِ تَعالى يُجدِّدُ الإيمانَ في القلبِ ويقوِّمُ السُّلوكَ.
- إنَّ الصَّلاة تكسيبُ الإنسانَ محبَّة الله تعالى، وتعلمه النظام واحترام الوقت.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٥٤٢)

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة / ٢٢٢

<sup>(</sup>٣) سورة الرعد / ٢٨

<sup>(</sup>٤) سورة العنكبوت / ٥٤

#### 🔳 الصدَّقةُ:

إِنَّ المؤمنَ يؤدي حقَّ اللهِ تعالى في مالهِ ؛ لأنَّهُ يؤمنُ إيماناً راسخاً بالبعثِ والآخرةِ، وهو يُوثرُ الآجلَ الباقيَ على العاجلِ الفاني. وبذلكَ يتطهّرُ من أدرانِ الشَّحِ والبخلِ. قال الله تعالى: ﴿ وَمَن يُوقَ شُحَّ نَفْسِهِ عَنْ أُولَيَإِكَ هُمُ ٱلْمُفَلِحُونَ ﴾ (١).

أستنتجُ العلاقةَ بينَ الصَّدقةِ و الإيمانِ.

#### الصبّر:

الصبّرُ من أعظمِ الفضائلِ التي يحتاجُ إليها المسلمُ في دينِهِ ودنياه، فيوطّنُ نفسهُ على احتمالِ المكارهِ من دونِ ضجرٍ، ومواجهةِ الأعباءِ مهما ثقُلتْ، وانتظارِ النّتائجِ مهما بعدتْ، فالصبّرُ وحدَهُ هو الذي يمنحُ للمسلم النّورَ الذي يعصمِهُ من الاستسلام والقنوطِ.

ما الأمورُ التي تحتاجُ فيها إلى الصبَّرِ في حياتِك؟

#### 🔳 القرآن:

إنَّ القرآنَ الكريمَ مقياسُ استقامةِ الإنسانِ أو اعوجاجهِ، فمنِ اهتدى بهديهِ كان شاهداً لهُ وشفيعاً يومَ القيامةِ، ومن انحرف عن نهجهِ كان شاهداً عليهِ وخصماً لهُ يومَ القيامةِ.

أَبني موقفاً: أُحدِّدُ موقفي تجاهَ القرآنِ الكريم ليكون حُجّةً لي يومَ القيامةِ.

#### الجزاء من جنس العمل.

■ مَنْ سَعى في مرضاة الله تعالى، والنزم أو امرَهُ كانَ من النّاجينَ يومَ القيامةِ.

■ مَنْ سَعى في معصية الله تعالى، وخالفَ أو امرَهُ يجدْ جزاءَ عملِهِ يومَ القيامةِ.

 <sup>(</sup>۱) سورة الحشر / ۹.

### أستخلص وأوظف

- المؤمنُ طاهرٌ نظيفُ الجسدِ ذاكرٌ شهِ متعبّدٌ لهُ، وطاهرٌ نقيُّ الروحِ والقلبِ بعيدٌ عن الشحِّ والبخل.
- المؤمنُ يؤدّي الصلاة بخشوع، ويلتزمُ أوامر القرآنِ الكريمِ ابتغاء مرضاةِ
   الله تعالى.
  - ♦ أستخلص من الحديث الشّريف إرشادات أخرى.

### الأنشطة التعلمية والتقويمية

١ - عدّدْ خصالَ النَّجاةِ التي بيّنَها الرَّسولُ عَلَيٌّ في الحديثِ الشَّريفِ. أُ

٢- حدّدِ العبارة عير الصَّحيحة فيما يأتي ثمَّ صحَّحْها:

- مَن لم يطهّر قلبَهُ فقد نقص إيمانُهُ.
  - المنافقُ يُسارعُ إلى الصّدقةِ.
- أعمالُ الإنسان توزنُ يومَ القيامةِ ويُثقّلها الحمدُ شه.
  - طاعة الله تعالى لا تحتاج إلى صبر.
  - المؤمن يستسلم للهوى ويُخلِص النّيَّة شه تعالى.
    - ٣- قالَ ﷺ: " والصَّلاةُ نورٌ .... والصَّبرُ ضياءٌ ".
      - أ- ما العلاقةُ بينَ النُّور والضّياءِ ؟
- ب- كيفَ تفهمُ قولَ الرّسول ﷺ لبلال ﷺ: " يَا بِلاَلُ أَقِمِ الصّلاَةَ أَرِحْنَا بِهَا "(١) وذلكَ في ضوءِ قوله ﷺ " والصّلاةُ نور " ؟

#### ٤ - علَّلْ ما يأتي:

- \* الصبر ضياءً.
- القرآنُ الكريمُ مقياسُ استقامةِ الإنسان أو اعوجاجهِ.
- ٥- في حياتِكَ مواقفُ تحتاجُ إلى الصَّبرِ وأخرى تحتاجُ إلى الشُّكرِ، اذكر موقفينِ لكلِّ منهما.
  - ٦- استنتج أبرز العبر والدلالات التي استفدتها من الحديث الشّريف.



<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود (۱۸۹۶)



### المُهلِكاتُ السبّعُ

## أقرأ وأناقش

- عدّد بعض الذُّنوب النّي عدّها الإسلامُ من الكبائر.
  - لماذا عدَّ الإسلامُ بعضَ الذنوب من الكبائر؟
  - هل يتناقضُ الشّركُ بالله تعالى مع العقل السليم؟

### أقرأ وأحفظ:

عن أبي هريرة ولله الله على قال:

«اجتنبوا السبّع الموبقات» قيل: يا رسول الله، وما هنّ؟ قال:

«الشّركُ بالله، والسّحرُ، وقَتْلُ النّفسِ التي حَرَّمَ الله إلاّ بالحقّ، وأكلُ
مالِ اليتيم، وأكلُ الرّبا، والتّولّي يومَ الزّحف، وقذفُ المُحصناتِ
الغافِلاتِ المؤمناتِ»(١).

#### معانى المفردات

- **المُوبِقات:** المُهلِكات.
- التولّي يوم الزّحف: الفرار من المعركة عند لقاء العدوّ.
  - قَذْفُ المُحْصنات: اتِّهامُ العفيفاتِ الطَّاهراتِ بالزّني.
- **الغافلات:** المؤمنات اللّواتي لا يعرفْنَ الفاحشةَ، وما قُذفنَ بهِ.

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم (۸۹)

#### من هدى الحديث

- أراد النبيُ ﷺ أن يطهّر الأمّة والمجتمع من أسباب الضلال والانحراف فنهى في هذا الحديث الشّريف عن سبع كبائر مهلكات حاربها الإسلام لما فيها من تدمير للعقيدة السّليمة وفساد للمجتمع وانهيار للأخلاق واعتداء على الحقوق.
  - وفي هذا الحديثِ دعوةٌ صريحةٌ تحذّرُ من الاعتداءِ على بعضِ الحقوق وهي:

### حقُّ اللهِ تَعالى

ويكونُ الاعتداءُ على هذا الحقِّ بالشه تعالى وبالتَّولِي يومَ الزَّحف.

### حق العباد

ويكونُ الاعتداءُ عليهِ بـ:

- الستّحر.
- قتل النَّفس.
- أكل مال اليتيم.
  - أكل الرِّبا.
- قذف المحصنات.

#### أُفكِّرُ وأناقِشُ:

- هلْ ترى أنَّ الاعتداءَ على حقِّ العبادِ هو اعتداءٌ على حقِّ اللهِ تَعالى؟ ناقش دلكَ.

# أُحلِّلُ وأناقِشُ

#### • الشّركُ بالله تعالى:

-الشّرك بالله تعالى من أكبر الكبائر، لأنَّه اعتداءً على حقِّ الله تعالى، وذلك بعدم إفراده سبحانه بالتوحيد والعبادة.

#### و هو ً نو عان:

#### شرك أكبر

 هو أنْ يتّخِذَ العبدُ شريكاً معَ الله تعالى يحبُّه كما يحبُّ اللهَ، ويخافُهُ كما يخافُ الله، وهذا شرك التُّسوية. وقد صور ر القرآنُ الكريمُ ندمَ المشركينَ وخطابَهُم لآلهتهم بقولهِ تَعالى: ﴿ تَأَلَّهِ إِن كُنَّا لَفِي ضَكَالِ ثُمِينِ ﴿ ﴿ إِذْ نُسَوِّيكُمْ بِرَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ (١).

#### شرك أصغر

■ هو أنْ يُظهرَ العبدُ طاعةَ الله تعالى بفعل العمل الصَّالح ابتغاء ثناء العباد وتطلُّعاً إلى الشُّهرةِ والتَّباهي بينَ النَّاس.

■ قال ﷺ:

«إِنَّ يسيرَ الرِّياءِ شر كُ» (٢).

- والشَّركُ بالله تعالى ذنبٌّ عظيمٌ لا يغفرهُ الله جلُّ جلاله إلاّ بالتَّوبةِ النَّصوح والإيمان الصّادق.

#### • السِّحرُ:

 النَّدنب عظيمٌ لما فيهِ من الشَّرور والمفاسدِ التي تؤثرُ في عقيدةِ النَّاس أو تضرُّهم أو تفرق بينهُم.

وقد قرنَ النَّبيُّ عَلِي في الحديثِ الشّريفِ السّحر َ بالشّركِ بالله تَعالى؛ لأنَّهُ يتعارضُ مع التُّوحيدِ الخالص لله عزَّ وجلَّ. وسيردُ التَّفصيلُ في هذا الموضوع في بحثِ ( أمور التُّوحيدِ الخالص تتنافّى مع العقيدة الإسلامية ).

#### القتل:

 جعلَ الله تعالى النّفسَ البشريّة محترمة مصونة فحرّم القتل فمن اعتدى عليها استوجبَ العقابَ، والشَّأنُ في عقابهِ للسَّلطاتِ القضائيَّةِ (القانونيَّةِ) المختَصَّةِ في الدّولةِ.

<sup>(</sup>١) سورة الشعراء/ ٩٨-٩٨

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن ماجة /٣٩٨٩

# منْ صورِ القتلِ

### قتلُ الإنسانِ نفسه ( الانتحار )

■ عقوبةُ الانتحارِ: عدَّ الإسلامُ الانتحارَ جريمةً توعّد الله تعالى عليها بالعذاب الأليم ، قالَ على: «مَنْ تردَّى من جبلِ فقتلَ نفستهُ فهو في نارِ جهنَّمَ يتردَّى فيها خالداً مخلَّداً فيها أبداً..»(۱).

ابن موقفاً: ما خطورةُ الانتحار في رأيك؟

### قتلُ الإنسانِ الآخرينَ

عقوبة القتل العمد: القصاص في الدنيا بالقتل، والخلود في النار في الآخرة، قال الله تعالى: ﴿ وَمَن يَقْتُلُ مُؤْمِنَا مُتَعَمِّدًا فَجَزَآؤُهُ وَمَن جَهَنّمُ حَلِدًا فِيهَا وَعَضِبَ الله عَلَيْهِ وَلَعَنهُ وَأَعَد لَهُ عَذَابًا عَظِيمًا ﴾ (٢).

استنتج من الآية الكريمة ما توعد الله تعالى به القاتل عمداً.

اذكر صوراً أخرى من صور قتل الإنسان للآخرين.

### • أكلُ مالِ اليتيمِ:

■ اليتيمُ صغيرٌ فقدَ أباهُ فاحتاجَ إلى الرِّعايةِ والعنايةِ والاهتمام.

وقد أولى الإسلامُ اليتيمَ عنايةً فائقةً، وحرصَ على رعايتِهِ فشرّعَ لهُ تشريعاتٍ حكيمةً
 تكفلُ له الحياة الكريمة، ليكونَ عنصراً فاعلاً مُنتجاً في المجتمع.

■ ما عقوبة أكل مال اليتيم؟

- حرَّمَ اللهُ تَعالى أكلَ مالِ اليتيمِ وأنذرَ آكلَهُ بالنَّارِ الشَّديدةِ يومَ القيامةِ، قالَ تَعالى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ يَأْكُلُونَ أَمُولَ ٱلْيَتَكُمَىٰ ظُلْمًا إِنَّمَا يَأْكُلُونَ فِي بُطُونِهِمَ نَارًا وَسَيَصْلَوْنَ سَعِيرًا ﴾(٣).

<sup>(</sup>١)أخرجه البخاري / ٢٤٤٥

<sup>(</sup>٢) سورة النساء/ ٩٣

<sup>(</sup>٣) سورة النساء / ١٠

#### • أكلُ الرِّبا:

تعريفُ الرّبا: هو الزيادةُ المشروطةُ على رأسِ المالِ التي يدفعُهَا المدينُ للـدَّائنِ مقابـلَ الأجل.

- وإنَّ في الرِّبا اعتداءً على حقِّ الفقراء باستغلال حاجتِهم، وخطراً على اقتصاد الأمَّة.

أستنتجُ موقف الإسلام من الربا

انقد وابن موقفاً: كيف يمكن تنمية اقتصاد الأمَّة بعيداً عن الربّا في رأيك؟

### • التَّولِّي يومَ الزَّحفِ:

■ هو الفِرارُ من أرض المعركةِ عندَ مواجهةِ العدوِّ جُبْناً وتخاذُلاً.

وقد أوجبَ الإسلامُ الجهادَ إعلاءً لكلمةِ اللهِ تَعالى، وإعزازاً لدينِهِ، ودفاعاً عن الأمَّةِ وينبغي على المسلمِ أنْ يكونَ شُجاعاً صَبُوراً لا يعرفُ الجبنَ؛ لأنَّ الآجالَ بيدِ اللهِ تعالى وهو وحدَهُ سبحانهُ واهبُ الحياةِ.

### ما حُكمُ التَّولِّي يومَ الزَّحفِ؟

حرّمَ الإسلامُ التَّولِّي من المعاركِ والتّخلِّي عن الجهاد وحض على الثَّباتِ في ميدانِ
 القتال حتَّى تحقيق النَّصر أو الشَّهادةِ، وعدَّ الفرار ذنبا عظيماً لأنَّ فيهِ:

١- مخالفةً لأمر الله تعالى.

٢- تفريطاً بحق الدين والأمّة والوطن.

أنقد وأبني موقفاً: أحدّد واجبى تجاه وطنى

#### • قذف المحصناتِ الغافلاتِ المؤمناتِ:

- \* اتَّهامُ العفيفاتِ الطَّاهراتِ الشَّريفاتِ بفاحشةِ الزّني.
- وقدْ حرَّمَ الإسلامُ قذفَ المحصناتِ صيانةً للأعراض وحمايةً لكرامةِ المؤمناتِ العفيفاتِ.

أُحلِّل وأستنتجُ: أستنتجُ من سورةِ النورِ ما أعدَّهُ اللهُ تعالى لمن يرمي المحصناتِ الغافلاتِ.

| عقوبة جسديّة | عقوبة أدبيّة                                   | عقوبة دينيّة |
|--------------|------------------------------------------------|--------------|
|              | وهي إسقاطُ اعتبارِهِ وذلكَ بردٌ شهادتِهِ أبداً |              |

هل تقتصر ترمة القذف على قذف النساء فقط؟

#### • من مخاطر الموبقات:

الشِّرك: يُفسدُ أعمالَ الإنسان بفسادِ عقيدتِهِ القتل: يزعزعُ أمنَ المجتمع واستقرارَهُ

قذف المحصنات: ينالُ من كرامة الحرائر ويؤدِّي إلى ارتكاب الجرائم

أكل مال اليتيم: يؤدِّي إلى ضياع الحُقوق وتفسِّي الظُّلمِ

ابحثْ عن مخاطر أخرى للموبقات السَّبع.

### أستخلص وأوظف

- وجوبُ سلامةِ العقيدةِ وتنزيهِ اللهِ تعالى عن الشّريكِ بصدق التّوجّهِ إليهِ في الأعمال.
- على المسلم أنْ يصونَ كرامة عيره من المسلمين و لا يعتدي على حقوقِهم.
  - ♦ مسؤوليَّةُ الدفاع عن العبادِ وتَحريرُ الأراضي المُغتصبةِ.
    - ♦ أستخلص من الحديثِ الشّريفِ إرشاداتٍ أخرى.

### الأنشطة التعلمية والتقويمية



٢- اذكر ْ كيفَ تتصرّفُ في كلِّ موقفٍ من المواقفِ الآتيةِ:

- وجدت أن صديقًك وقع في مشكلةٍ فضاق ذر عا بالحياة وقرر الانتحار.
- احتجت َ إلى بعضِ المالِ فعرض عليكَ أحدُهم أنْ يُقرضلَكَ مبلغاً على أن تردَّهُ له ضبعفين بعد شهرين.
  - دعاكَ زميلُكَ لتشاركَهُ في نشر إشاعةٍ تمسُّ سمعةَ فتاةٍ عفيفةٍ.
  - ٣- ابحثْ في أحدِ كتب الحديثِ عن حديثٍ يدعُو للإحسانِ إلى اليتيم.
    - ٤- قارنْ بينَ أكلِ مالِ اليتيم والرِّبا.
  - ٥- هل تَعُدُّ قذفَ المحصناتِ جريمةً إنسانيّةً؟ برهنْ على صبحّةِ ما تقولُ.
    - ٦- اقترحْ حلّاً لكلِّ ممَّا يأتي:
    - تعاملُ بعض النّاس بالرّبا.
    - وجودُ الرِّياءِ عندَ بعض النَّاس.
    - ٧- ما مخاطر تذف المحصنات على الفرد والمجتمع؟
      - ٨- استنتجْ نصيحتين استفدتهما منَ الحديثِ.
  - ٩ تزدادُ ظاهرةُ انتشار المصارفِ الإسلاميّةِ، هل تؤيّدُ انتشارَ هذهِ الظَّاهرةِ؟ ولماذا؟





### حُسنُ الظَّنِّ بالله تعالى

## أقرأ وأناقش

- ما المقصود بحسن الظّن بالله تعالى؟
- ما الحالاتُ التي يشعرُ فيها المؤمنُ بمعيَّةِ الله تَعالى؟
- هل يُعامِلُ اللهُ تَعالى عبادَهُ بالعدل أم بالفضل؟ استنتج الفرق بينهُما؟

### أقرأ وأحفظ:

عَنْ أَبِي هُرِيرَةَ فِي قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ :

« يقولُ اللهُ عزَّ وجلَّ: أنا عِندَ ظنِّ عبدي بي، وأنا مَعَهُ حينَ يسذكُرُني، إنْ
ذكرني في نفسيهِ ذكرتُهُ في نفسيي، وإنْ ذكرني في ملأ، ذكرتُهُ فسي مسلأ
هُم خيرٌ منهُم، وإنْ تقسرَّبَ مني شبيرًا تقرَّبتُ إليهِ ذِراعاً، وإنْ تقرَّب َ إليَّ فراعاً قرَّبتُ اليهِ ذِراعاً هَرُولَةً ».(۱)

ذراعاً تقرَّبتُ منهُ باعاً، وإنْ أتاني يمشي أتيتُهُ هَرُولَةً ».(۱)

#### معانى المفردات

- أنا عند ظن عبدي بي: أُجازيهِ بحسب ظنّهِ اليقيني بي.
  - معة: بعوني ونُصرتي وحِفْظي.
    - 🖪 ملأ: جماعة.
- باعاً: الباع: طول فراعي الإنسان إذا بسطَهما مع عضديه وعرض صدره.

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم (۲۳۷)

#### من هدي الحديث

■ إنَّ المسلم بقدرِ ما يعلمُ من عظمةِ اللهِ وجلالهِ، تزدادُ خشيتُهُ من هيبتهِ، كما يردادُ طَمَعاً في عفوهِ ورضوانِهِ، واللهُ سبحانَهُ وهو واهبُ الحياةِ يحثُ عبادَهُ على التَّوجُهِ إليهِ والتَّقرُّبِ منهُ بالذِّكرِ والرَّجاءِ موقنينَ باستجابةِ الدُّعاءِ وحُسنِ الجزاء، وهو سبحانَهُ يَعِدُ بأنَّهُ سيجازي عبدَهُ بحسب يقينِهِ بهِ فمَنْ:

- تيقَّنَ القبولَ عندَ النَّوبةِ، والرِّزقَ بعدَ العملِ، والنَّصرَ بعدَ الأخذِ بالأسبابِ .... مُتمسًكاً بصادق وعدِ اللهِ، تحقَّقَ وعدُ اللهِ لهُ لأنَّهُ لا يرجو هذا إلا مؤمنٌ علمَ أنَّ لهُ رَبّاً رحيماً يُكرِّمُ عبادَهُ.

- ومَنْ فقدَ رجاءَهُ باللهِ ويئِسَ من رحمتِهِ، وغلبَ على ظنِّهِ أنَّهُ سيُعاقبُهُ ويُعذِّبُهُ، وُكلَّ إلى ظنِّهِ لأنَّهُ لا ييأسُ من رحمة الله إلا كافر". قالَ تَعالى:

### ﴿ إِنَّهُ لَا يَأْيُنُ مِن رَّوْجِ ٱللَّهِ إِلَّا ٱلْقَوْمُ ٱلْكَنفِرُونَ ﴾(١).

ويمثّلُ الحديثُ الشَّريفُ مدَى محبَّةِ اللهِ للمؤمنِ ، ومدَى عظمَةِ فضلِ اللهِ عليهِ بصورةٍ تمثيليَّةٍ رائعةٍ تُبيِّنُ أَنَّهُ:

مَنْ ذكرَ الله تَعالى عاش في معيَّةِ الله؛ أي: برحمتِه وتوفيقِه وهدايتِه وعَونِه ونصرْه ...

- فمَنْ ذكر َ اللهَ تَعالى في قلبِهِ فعظَّمَهُ وقدَّسهُ، كتبَ اللهُ لهُ من الرَّحمةِ والثَّوابِ ما لا يعلمهُ إلاّ هو سُبحانَهُ حيثُ لا يطلِّعُ على ثوابهِ أحدٌ.
- ومَنْ ذكرَ اللهَ تَعالى في مجمعٍ من النَّاسِ مُخلِصاً في ذكْرِهِ، مُشجِّعاً النَّاسَ على طاعـةِ اللهِ وذكْرِهِ فإنَّ اللهَ تَعالى يذكرُهُ مُعلِياً ذكرَهُ ومدحَهُ، ومُظهِراً ثُوابَهُ وأجرَهُ أمامَ جمعٍ خيرٍ منهُم يضمُ ملائكتَهُ المطهّرينَ المقرّبينَ.
- وَمَنْ تَقرَّبَ إِلَى اللهِ تَعالَى بطاعةٍ قليلةٍ جازاهُ سُبحانَهُ بمثوبةٍ كبيرةٍ، وكلَّما زادَ في الطَّاعةِ زادَهُ اللهُ سبحانَهُ ثواباً، وإنْ أتى بالطَّاعةِ متأنيًا أتاهُ ثواب عملِهِ من اللهِ مُسرعاً وهذا فضلٌ من اللهِ عظيمٌ في سرعةٍ إجابتِهِ لعبدِهِ، ومزيدِ تفضلُهِ عليهِ.

### أثري معلوماتي

إنَّ ما وردَ في هذا الحديثِ من إطلاق (النَّفسِ، والتَّقرُّبِ، والهَروَلةِ) على اللهِ تَعالى إنَّما هو على سبيلِ المجازِ والتَّمثيلِ لتقريبِ المعنى وتصويرِهِ وهذا من أساليبِ البلاغةِ العربيَّةِ، وقد قامتِ البراهينُ العقليَّةُ القاطعةُ على استحالةِ هذا على الله تَعالى.

# خَمِ أُحلِّلُ وأناقِشُ عَجَ

### • حُسنُ الظَّنِّ والعملُ:

- إِنَّ حُسنَ الظَّنِ باللهِ تَعالى يقتضي حُسنَ العملِ المرتبطِ بالرَّجاء، ولا يعني أبداً التَّواكلَ والقعود والرَّكونَ إلى الأماني والاغترار بعفو الله تعالى، فالإسلامُ يريدُ الإنسانَ مُستغفِراً تائباً عاملاً مُنتِجاً مؤدِّياً دور َهُ في الحياةِ، ثمَّ يراهُ في الوقتِ ذاتِهِ مع اللهِ في القلبِ والحببِّ والرَّجاءِ وطلب العَون.

ابنِ موقفاً: ما رأيُكَ فيمَنْ يُفرِّطُ في الواجباتِ، ويقعُ في المحرَّماتِ بدعوى حُسنِ ظنِّهِ باللهِ تَعالى الغفورِ.

#### • الإيمانُ والأملُ:

- إِنَّ المؤمنَ أُوسِعُ النَّاسِ أملاً، وأكثرُهُم تفاؤلاً واستبشاراً، وأبعدُهُم عن التَّساؤمِ والياسِ الأَنَّهُ يعتصمُ باللهِ الرَّحمنِ الرَّحيمِ، فإذا مرضَ لم ينقطعْ أملُهُ في العافيةِ، وإذا أعسرَ لم يزلْ يأملُ باليُسرِ، وإذا انتابَتْهُ كارثةٌ كانَ على رجاءٍ من اللهِ أَنْ يأجرَهُ في مصيبتِهِ ويخلفَهُ خيراً منها، فالإيمانُ والأملُ متلازمانِ؛ لأنَّ الأملَ يغدو قوَّةً دافعةً تشرحُ الصَّدرَ للعملِ، وتُنشِّطُ دواعيَ الكِفاح من أجل عمارةِ الأرض وبناءِ الوطن.

استنتج الأثر السَّلبيَّ لليأسِ في حياةِ الإنسانِ

### أستخلص وأوظِّف

- من أهمِّ صفاتِ المؤمن حُسنُ الظَّنِّ بالله تَعالى، والبعدُ عن اليأس والإحباطِ.
- إنَّ الظَّنَّ بنوالِ عفو الله تَعالى ومغفرتِه مع التَّقصيرِ وسوء العملِ اغترارٌ وتواكلٌ
   لا يُحبُّهُ الله تَعالى.
- على المؤمنِ المبادرةُ إلى الأعمالِ النَّافعةِ مهما كانتْ صغيرةً، فإنَّ الله تعالى يُضاعفُ ثوابَها ويُباركُ فيها.
  - ♦ أستخلص من الحديثِ الشّريفِ إرشاداتٍ أخرى.



### الأنشطةُ التّعلّميّةُ والتّقويميّةُ

- ١- هل يكفي حُسنُ الظَّنِّ بالله تَعالى لدخول الجنَّةِ؟ وضبِّحْ ذلكَ.
- ٢- توقّع نتيجةً لكلِّ ممّا يأتي محدّداً صور حسن الظّن بالله تعالى:
- عَمِلَ بجدِّ وغلبَ على ظنِّهِ أنَّ الله تعالى سينضاعف له رزقه.
- عصنى الله تَعالى وأراد النُّوبة لكن غلب على ظنِّهِ أنَّ الله سبحانه لن يتوب عليه.
  - أصابتُهُ محنةٌ وغلبَ على ظنِّهِ أنَّ الله تعالى سيُنجِّيهِ منها.
  - حج الى بيت الله تعالى وغلب على ظنّه أنّ الله سبحانه لن يقبله.
    - اقترف ذنبا فندم ولم ييأس من رحمة الله تعالى ومغفرته.
- اشتد مرضه ويئس من الشِّفاء فترك الدُّواء وغلب على ظنِّه أنَّ الله تعالى لن يشفيه.
  - أهمل دراستَه وغلب على ظنّه أنّ الله تعالى سيكتب له النّجاح.
  - ٣- هل يجوزُ لمَنْ يُصابُ بمصيبةٍ أنْ يُحبطَ ويستسلمَ؟ عللٌ إجابتَكَ معَ الدّليل.
    - ٤ اذكر موقفاً مررت به نجَّاك منه حسن ظنِّك بالله تعالى.
- ٥- كيفَ توظِّفُ في حياتِكَ ما وردَ في الحديثِ: «وإنْ تقرَّبَ منِّي شَيْرًا تقرَّبتُ إليهِ ذراعاً...»؟





## التَّعفَّفُ في طلب المالِ

## أقرأ وأناقش

- ما وظيفة المال في الإسلام؟
  - هل المالُ وسيلةٌ أم غايةٌ?
- ماذا يحدثُ فيما لو كانَ الطَّمعُ هو دَافعُ النَّاسِ لكسب المال؟

#### أقرأ وأحفظ:

#### إضاءات حول حياة الراوي

#### نسبه وإسلامه:

هو حكيمُ بنُ حِزامِ بنِ خويلدٍ، القُرَشيُّ، ابنُ أخي السَّيدةِ خديجةَ بنتِ خويلدٍ رضي الله عنها زوجِ رسُولِ اللهِ ﷺ، أسلمَ يومَ فتحِ مكَّةَ وحَسُنَ إسلامُهُ، وشهدَ المشاهدَ بعدَها.

صفاتُه:

كانَ ﴿ مِن أَشْرِ افِ قريشٍ وساداتِها في الجاهليَّةِ والإسلامِ، عالِماً بأنسابِ قريشٍ، عاقلاً نقيًا فاضلاً كريماً، يصنعُ المعروفَ ويصلُ الرَّحِمَ حتَّى قبلَ الإسلام.

وفاته:

عاشَ وَ الإسلامِ ستّينَ سنةً، وفي الجاهليَّةِ ستّينَ سنةً، وتوفّي بالمدينةِ المنوّرةِ سنة (٥٤) هـ.

(۱) أخرجه مسلم (۱۰۳۵)

#### معانى المفردات

- خَضِرة خُلُوة: فاكِهة خضراء غضيّة مستلذة.
  - **بطیب نفس:** بلا سؤال و لا طمع.
  - **بإشرافِ نفْس:** بحرص وطَمَع وتطلُّع.
    - اليد العُليا: المُعطية المُنفِقَة.

## من هدي الحديث

- ☑ كانَ النّبيُ ﷺ أحسنَ النّاسِ خُلُقاً وأوسعَ النّاسِ صدراً، لا يسردٌ سائلاً، ولا يُخيِّبُ مؤمِّلاً، ولا يُمسِكُ مالاً، ولا يُنفِقُهُ إلاّ في وجوهِ الخيرِ، فقدْ سأللهُ حكيمُ بن عزامٍ من مالِ الغنائمِ فأعطاهُ عطاءً كبيراً، لكنَّ حكيماً ﷺ رغب في المزيدِ فلمَسَ النّبيُ ﷺ شدَّة حرصهِ على المالِ ورغبته فيهِ فوجَّهه بأسلوبٍ عميقٍ موثرٍ مُشبّها المالَ وميلَ الإنسانِ إليهِ وحرصَ النّفوسِ عليهِ بالفاكهةِ الخضراءِ المُستلَذَّةِ التي كُلَّما أكلَ الإنسانُ منها طلبَ المزيدَ، وكذلكَ المالُ كلَّما حصلَ الإنسانُ على بعض منه طلبَ المزيدَ وأصبحَ كمن ْ يأكلُ و لا يشبعُ.
- تُمَّ وجَّهَ رسولُ اللهِ ﷺ الصَّحابيَّ إلى ما هو أسمى وأرقى، فأرشدَهُ لأنْ يكونَ مُعطِياً لا آخذاً، مُنفِقاً لا سائلاً، لأنَّ المُعطِيَ ينفعُ نفسهُ وينفعُ غيرَهُ متحلِّياً بعـزَّةِ النَّفس وكرم اليدِ، والآخذَ ينتظرُ أنْ ينفعهُ النَّاسُ وقد أراقَ ماءَ وجههِ.
- وقد كانَ لِسعة صدر النّبي على وبراعة أسلوبه أعمق الأثر في نفس حكيم فيه فتاب وأقسم ألا يسأل أحداً شيئاً وبر بقسمه.



# • أثر المال في بناء الوطن:

يَعدُّ الإسلامُ المالَ قِوامَ الحياةِ ، ويدعو إلى تنميتِهِ وحُسن استثماره؛ لأنَّهُ وسيلةً لدفع اقتصاد الوطن والأمَّةِ إذ بهِ يصونُ الإنسانُ حاضرَهُ ومستقبلَهُ، وهو أساسٌ مهمٌّ لخدمةِ المثُّل العُليــــا وإنفاقُهُ في وجوهِ الخيرِ بابِّ من أبوابِ النَّقرُّب إلى الله تَعالى، قالَ تَعـالى: ﴿وَمَا تُنفِقُواْ مِنْ خَيْرِ فَلِأَنفُسِكُمْ ﴿(١).

هلْ هُناكَ ضماناتٌ للتَّحرّر من العوز والفاقةِ أوثقُ و أقوى ممّا قدَّمَ الإسلامُ؟

## • الصرّاعُ من أجل المال:

- جبل الله الإنسان على حب المال استجابة لفطرته وإثارة لمواهبه ودفعاً له لبذل أقصى طاقاتِهِ وجهدِهِ في العمل والإنتاج، حيثُ يُلبِّي حاجاتِهِ ويُرضى ميولَّهُ.
- لذا عدَّ الإسلامُ المالَ وسيلةً وليسَ هدفاً بحدِّ ذاتِهِ، فلم يدعُ إلى تقديسِهِ والتَّفاني في جمعِهِ وتكديسِهِ، ولم يدعُ إلى احتقارهِ والتّقاعس عن طلبه؛ بلْ حباهُ بنظرةٍ واقعيَّةٍ تضمنُ للإنسان الحياة الكريمة وتضمن للوطن العزَّة والكرامة.
- ولذلكَ ذمَّ الإسلامُ مَنْ جعلَ همَّهُ الوحيدَ الاستزادةَ من المال دونَ أن يكونَ هدفه من ذلكَ نفعَ النَّاس وخدمة الدين والأمَّةِ، قالَ النَّبيُّ عَلى : « تَعِسَ عبدُ الدِّينار والدِّرهم والقَطيفة والخميصة، إنْ أُعطِيَ رضييَ، وإنْ لم يُعطَ لم يرضَ»(٢).
- وإنَّ الشّرَهَ في حبِّ المال قد يوصل صاحبة إلى طرق محرَّمة لجمع الثّروة، وتكديس الأموال، وبذلك تتعدمُ الحكمةُ التي من أجلِها خلق الله المالَ، وجعلَهُ نعمةً للإنسان، وقد يصلُ الشَّرهُ للمال ببعض ضبعاف الإيمان إلى امتهان التّسول الذي يعدُّهُ الإسلامُ من الرّذائل.
- أمَّا التَّنافِسُ الشّريفُ في الصِّناعةِ والتّجارةِ واستثمارُ المواردِ- وبخاصَّةِ البشريةِ منها- والتَّطلُّعُ نحو الغِني والقوَّةِ المادِّيةِ بأساليبَ مشروعةٍ فهو من عمارةِ الأرض وبناء المجتمع القويّ بشرطِ أنْ لا يُصبحَ المالُ هدفاً بذاتِهِ قالَ النَّبيُّ عَليٌّ: «نِعمَ المالُ الصَّالحُ للمسرعِ الصَّالح»(٣).

<sup>(</sup>۱) سورة البقرة /۲۷۲ (۲) أخرجه البخاري (۲۷۳۰) (۳) أخرجه أحمد (۲۷،۹۸)

# أستخلص وأوظّف

- وجوبُ التَّعفُّفِ في طلب المال والابتعادِ عن الجشع والطَّمع.
  - الاقتداءُ بالنّبيّ على في عطائه وكرمه، وكسبه وإنفاقه.
- العملُ شرَفٌ لأنَّهُ يجعلُ الإنسانَ مُعطياً لا آخِذاً، مُنفِقاً لا عالةً على أحدٍ.
  - أستخلص من الحديثِ الشّريفِ إرشاداتٍ أخرى.

# الأنشطة التعلمية والتقويمية

١- علُّ تكرار عطاء رسول الله علي الصَّحابي، وماذا تستفيد من ذلك؟

٢- بيِّنْ أَثْرَ المال في بناء المجتمع.

٣- استنتج الحدود التي رسمَها الإسلامُ لتملُّكِ الإنسان للمال في ضوءِ الحديثِ الشَّريفِ.

٤ - لماذا كانت اليد العُليا خيراً من اليد السُّفلي؟

٥- كيفَ توظِّفُ مضمونَ الحديثِ الشَّريفِ في حياتِك؟

٦- اكتب إلى جانب كل موقفٍ ممّا يأتي المفهوم الملائم له من المفاهيم الآتية:

- طمِعَ بما يملكُهُ زميلُهُ.
- أدّى الدّيونَ المستحقّة لأصحابها.
- أرهق والديه في النّفقة وسأل المزيد.
  - \* قنعَ بما أعطاهُ اللهُ تَعالى.

٧- ما العلاقة بين قولهِ تعالى: ﴿ الْمَالُ وَالْبَنُونَ زِينَةُ الْحَيَوْةِ الدُّنْيَا ۚ . . ﴾ (١) وقولِ النَّبِي ﷺ: " إِنّ هَذَا الْمَالَ خَضِرَةٌ حُلُوةٌ "

٨- اكتب بعض النّصائح والمقترحات توجّهها لمن يعتقد أنّ المال غاية بحد ذاتِه وليس وسيلة.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> سورة الكهف / ٢٤

## الدَّرسُ الستادس



# وجوب العمل بالعلم

# أقرأ وأناقش

- ما دورُ العلم في بناءِ الحضارةِ ؟
- ما العلومُ التي يدعو إليها الإسلامُ ؟
- هل ينتفعُ جميعُ النَّاسِ بما جاءَ في القرآنِ الكريم والسُّنَّةِ النَّبويَّةِ الشَّريفةِ ؟

# أقرأ وأحفظ:

عَنْ أَبِي مُوسَى الأشعري ﴿ عَنِ النَّبِيِ ﴾ قَالَ:

«مَثَلُ مَا بَعَثَنِي اللَّهُ بِهِ مِنَ الْهُدَى وَالْعِلْمِ، كَمَثَلِ الْغَيْثِ الْكَثيرِ أَصابَ الْحَثَيرِ أَصابَ أَرْضاً، فَكَانَ مِنْهَا نَقِيَّةٌ قَبِلَتِ المَاءَ فَأَنْبَتَ الْكَلَأَ وَالْعُشْبَ الْكَثيرَ، وكَانَتُ مِنْهَا أَرْضاً، فَكَانَ مِنْهَا الْمَاءَ فَأَنْبَتَ الْكَلَأَ وَالْعُشْبَ الْكَثيرَ، وكَانَتُ مِنْهَا أَجَادِبُ أَمْسكتِ الْمَاءَ فَنَفَعَ اللَّهُ بِهَا النَّاسَ، فَشَرِبُوا وَسَقُواْ وَزَرَعُوا، وأَصابَتُ مَنْهَا طَائِفَةً أَخْرَى إِنَّمَا هِي قِيعَانٌ لَا تُمْسِكُ مَاءً وَلَا تُنْبِتُ كَلَأَ، فَذَلِكَ مَثَلُ مَنْ مَنْ فَقِهَ فِي دِينِ اللَّهِ، ونَفَعَهُ مَا بَعَثَنِي اللَّهُ بِهِ فَعَلِمَ وَعَلَّمَ، وَمَثَلُ فَي دِينِ اللَّهِ، ونَفَعَهُ مَا بَعَثَنِي اللَّهُ بِهِ فَعَلِمَ وَعَلَّمَ، ومَثَلُ فَي دِينِ اللَّهِ، وَلَوْ مَ يُقْبَلُ هُدَى اللَّهِ الَّذِي أُرْسِلْتُ بِهِ». (ا)

#### إضاءات حول حياة الراوي

## نسبه وإسلامه:

أبو موسى، عبدُ الله بنُ قَيسِ الأشعريّ، نسبةً إلى أشعرَ وهي قبيلةٌ مشهورةٌ في اليمن، أسلمَ قبلَ الهجرةِ، ثمَّ عادَ إلى بلادِه يحملُ رسالةَ الإسلامِ ثمَّ قدِمَ المدينة بعدَ فتحِ خَيبرَ، ولازمَ النبيَّ وروى عنه.

كانَ ﴿ رقيقَ القلبِ، شديدَ الحياءِ، بطلاً شُجاعاً مُخلِصاً، جمعَ بينَ العِلمِ والعمل.

كانَ ﴿ عَالِماً فقيهاً، قاضياً مُفتياً، حَسَنَ الصَّوتِ بِالقرآنِ الكريمِ قالَ عنهُ رسُولُ اللهِ ﷺ: " لقد أوتي مِزماراً من مزاميرِ آلِ داود " (٢) توفي ﴿ سنةَ أربع وأربعينَ للهجرةِ .

صفاته :

علْمُهُ:

وفاته :

 <sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري(۷۹)
 (۲) أخرجه النسائي (۱۰۱۹)

#### معانى المفردات

- 📰 غيث: مطر .
- الكلأ: نبات الأرض، رطباً كان أم يابساً.
- أجادب : جمع أَجْدُب، الأرض الصلّبة التي لا تشرب الماء و لا تُنبت .
  - قيعان: أرض مستوية ملساء.
    - 🖪 فُقِه : فُهم.

#### من هدى الحديث

يُعبِّرُ الحديثُ النَّبويِّ الشَّريفُ عن حاجةِ النَّاسِ إلى الهدي وِالعلم الذي جاءَ بهِ النَّبيُّ محمّدٌ ﷺ مصوِّراً رسالةً محمَّد ﷺ بالغيثِ العميم، ومُمثّلًا لمدى انتفاع البشر بهذه الرّسالة بثلاث صور من الأرض تمثّلُ ثلاثة أصناف من النَّاس وتبدو الصّور كالآتي:

> رسالةُ النَّبِيِّ عِيْ الهُدى والعلمُ

كالغيثِ الذي

(من نجر المسلمة) الرض أجاديب ( صلبة) أصابَها الغيثُ فانتفعتْ بهِ وأنبتت الكلأ والعشب وعاد نفعها على الإنسان والحيوان

وكذا الصنفُ الأوَّلُ من النَّاسِ تعلُّمَ آياتِ اللهِ تَعالَى وكالمَ وكذا الصنفُ الثَّاني من رسوله على ففهمه وحفظه وعمل النَّاس تعلَّمَ آياتِ اللهِ تَعالى بهِ ثمَّ دعا النَّاسَ إليهِ

أصابَها الغيثُ فأمسكتِ الماء ولم تتنفع هي به إنَّما شربَ منهُ النَّاسُ

وسقوا ورعوا

وكلاَمَ رِسُولِهِ ﷺ ولم يعملُ بما تعلَّمَ إنَّما دعا النَّاسَ إلى الهدى وعلَّمهم ما تعلَّمَ

وكذا الصّنفُ الثّالثُ من النَّاس سمِعَ آياتِ اللهِ تَعالى وكلامَ رسُولِهِ عِلَيْ فُولَى مُستكبراً ولم يقبل هدى و لا عِلْما

(عَنْ نَالُونَةُ مِنْ الْمُعَالَى الْمُعَالَى الْمُعَالَى الْمُعَالَى الْمُعَالَى الْمُعَالَى الْمُعَالَى الْمُعَالَى الْمُعَالِمُ الْمُعَالَى الْمُعَالَى الْمُعَالِمُ الْمُعَالَى الْمُعَالِمُ الْمُعَلِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَلِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعَلِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعَلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلْمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلَمِ الْمُعِلَمِ الْمُعِلَمِ الْمُعِلِمُ الْمِلْمُ لِمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلَمُ الْمُعِلَمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلَمُ الْمُعِلَمُ الْمُعِلَمُ الْمُعِلَمُ الْمُعِلَمُ الْمُعِلَمُ الْمُعِلَمُ الْمُعِلَمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلَمُ الْمُعِلَمُ الْمُعِلَمُ الْمِلْمُ الْمُعِلَمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمِ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ ال

أصابها الغيث فغار الماء

في جوفِها، فأفسدتْهُ ولم

تتتَّفعْ هي بهِ، ولا أمسكتُهُ

لينتفعَ بهِ غيرُها



#### العِلمُ وبناءُ الحضارةِ

- العِلمُ سبيلُ وصولِ الإنسانِ إلى الإيمانِ باللهِ تَعالى، إذ يجعلُ لحياتِ في طعماً وهدفاً ورسالةً، والعِلمُ الذي يُقبلُ عليهِ الإنسانُ ليسَ علماً مُعيَّناً محدودَ البدايةِ والنَّهايةِ؛ بلْ هو العلمُ الذي يعتمدُ المنهجَ العلميَّ القائمَ على الملاحظةِ والتَّجربةِ في التَّعرّفِ على الإنسانِ والكونِ لأنَّهما محورا البحثِ الذي تبدو فيهِ آياتُ اللهِ جلَّ في علاهُ، فالعلمُ يُنير للإنسانِ طريقة فيرى أصغرَ الكائناتِ في أعماق البحارِ ويدرسُ أسرارَها ، ويرى أبعدَ الكواكبِ في السَّماءِ ويُسجِّلُ حركاتِها، ويضعُ يدَهُ على كنوزِ الأرضِ ويفجِّرُ طاقاتِها، وبالعلمِ يُبصرُ الإنسانُ أسرارَ جسدِهِ فيبرَعُ في سُئلِ الوقايةِ والعلاج، ويصلُ إلى الكثيرِ من الكشوفِ الطّبيّةِ الحديثةِ .

- إنَّ التعلَّمَ والتَّعليمَ روحُ الحضارةِ الإنسانيَّةِ في الإسلام، ولا بقاءَ لحضارةٍ بلا علم و الإسلامُ يوجبُ العلمَ المرتبطَ بالإيمانِ الذي يعودُ بالنَّفعِ والخيرِ على والأمَّةِ والإنسانيَّةِ جمعاء، ويَذمُّ العلمَ الذي يعودُ بالشَّرِّ والعدوان على الإنسانيَّةِ .

العلمُ سلاحٌ ذو حدَّين، فكيفَ يُوجَّهُ لخدمةِ الحياةِ ؟

## • العِلمُ والعملُ.

- لا قيمة للعلم إذا لم يربط العالم بين علمه وعمله، فالإنسان مسؤولٌ عن علمه أمام الله عز وجل والتحارة الإسلامية حضارة علم وإيمان، وعمل وإنتاج تقوم على الإخلاس والجدية والحرص على أداء الواجب، والتّحلّي بمكارم الأخلاق وترتفع قيمة علم الإنسان بمقدار ما يُسخّره لمنفعة الآخرين ابتغاء وجه الله تعالى .



ابنِ موقفاً : ما رأيُكَ فيمَنْ يعلم و لا يعملُ بعلمِهِ ؟

#### أتعلَّمُ وأقتدي

#### أبو بكر الرّازي

أبو بكر محمَّدُ بنُ زكريّا المعروفُ بالرَّازي ، علَمٌ من أعلامِ الحضارةِ الإسلاميّةِ وعبقريٌّ من عباقرةِ التّاريخ الذينَ خُلِّدوا في سجلِّ الحضارةِ الإنسانيَّةِ .

ولدَ سنةَ ٨٦٥م في الرَّيِّ من بلاد فارس ثمّ انتقلَ إلى بغدادَ واستقرَّ بها، كانَ في عصرِهِ مُتقِناً لصَناعةِ الطّبِّ تُشدُّ إليهِ الرِّحالُ لأخذِها عنهُ حتَّى لُقِّبَ بأمير الأطبّاءِ .

قالَ عنهُ أحدُ الأوربيين: (الرّازي من أقدرِ الأطبّاءِ المسلمينَ، وأكثر هِم ابتكاراً وأعظمِهم إنتاجاً) حيثُ عُدَّ من الرّوادِ الأوائلِ في الطِّبِّ ليسَ بينَ العلماءِ المسلمين فحسبُ وإنَّما في التّراثِ العالميّ والإنسانيّ،أصبحَ حُجَّةً في علم الطّبِّ وهو أوَّلُ مَنِ ابتكرَ خيوطَ الجراحةِ وصنعَ المراهمَ.

ترك الرّازي إنتاجاً غزيراً إذ بلغت مؤلّفاته (٢٧١) كتاباً أكثرُها في الطّب والكيمياء وبعضها في العلوم الدينيَّة والعلوم الطَّبيعيَّة والريّاضيات والمنطق والفلسفة والفلك وأعظم مؤلَّفاته في الطبّ كتاب (الحاوي في الطبّ )، وقد انتقلت نظريًاته العلميَّة إلى أوروبا وتُرجم العديد من كُتُبه إلى اللّغات الأوربيّة، وظلَّت جامعات أوربا تعدُها مرجعَها الأول في الطبّ حتى القرن السّابع عشر، ولا تزال جامعة برنستون تحتفظ بكتب الرّازي في قاعة من أفخم قاعاتِها أطلِق عليها اسمة اعترافاً بفضله على علم الطبّ في العالم أجمع.

# أستخلص وأوظف

- الإسلامُ بمنهجِهِ المُستَمدِّ من القرآنِ الكريمِ والسُّنَّةِ الشَّريفةِ غذاءُ القلوبِ
   والعقولِ والأرواحِ .
- التَّكبّرُ والغرورُ من الأسبابِ التي تمنعُ من التعلّم والاستفادةِ من الآخرينَ.
  - أستخلص من الحديثِ الشّريفِ إرشاداتٍ أخرى.



# الأنشطةُ التّعلّميّةُ والتّقويميّةُ

- ١- علِّل اهتمامَ الإسلام بالعِلم.
- ٢- استنتج العلاقة بين الإسلام والغيث، وبين النَّاس والأرض.
- ٣- املاً الجدولَ الآتي بما يُناسبُهُ في ضوءِ فهمكِ للحديثِ الشَّريفِ .

| وجه الشَّبهِ | المشبّه به | المشبّه             |
|--------------|------------|---------------------|
|              |            | العالم العامل بعلمه |
|              | أجادب      |                     |
|              |            |                     |

#### ٤ - قالَ تَعالى:

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لِمَ تَقُولُونَ مَا لَا تَفْعَلُونَ ۞ كَبُرَ مَقْتًا عِندَٱللَّهِ أَن تَقُولُواْ مَا لَا تَفْعَلُونَ ﴾ (١)

- وضمِّح العلاقة بينَ هاتين الآيتين، وما وردَ في الحديثِ الشَّريفِ.

#### ٥- ما رأيُكَ في المواقفِ الآتيةِ:

- يُحذِّرُ النَّاسَ من أضرارِ التَّدخينِ وهو مُدخِّنٌ.
  - يستخدمُ علْمَهُ في الشّرِّ والعدوانِ
  - يحتفظُ بعلْمِهِ لنفسِهِ ويكتُمُهُ عن النّاس .

٦- اكتب موضوعاً حول رحلة بعض أئمَّة الحديث في طلب العلم مستعيناً بمصادر المعرفة.

٧- ماذا تقترحُ من توصياتٍ لتفعيل الأمور الآتيةِ:

- مهارات التَّفكير
- السّعي الجادّ لتحصيلِ العلمِ النّافعِ.
  - المساهمة في البناء الحضاري.
- مكافحة از دو اجيّة الأقوال و الأفعال.



<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> سورة الصف/ ۲-۳



# قيمةُ العقل في ميزان الشّريعةِ

- خلقَ اللهُ تَعالى الإنسانَ في أحسنِ تقويمٍ، وكرَّمَهُ على خلْقِهِ أجمعينَ، فوهبَهُ العقلَ وميَّزَهُ بهِ عن سائر خلْقِهِ إشعاراً بهذا التَّكريم.
  - فما أهميّة العقل؟
  - وما دور العقل في حياة الإنسان؟
    - وما حدود العقل؟

# • أهميَّةُ العقل في الإسلام:

- أعظمَ الإسلامُ من شأنِ العقلِ وعدَّهُ أداةً صالحةً لتعرّفِ الحقائق، وفي مقدَّمتِها الإيمانُ باللهِ ومظاهرِ قدرتِهِ ووحدانيّتِهِ، قالَ تَعالى: ﴿ فَأَعْلَمَ أَنَّهُۥ لَآ إِلَهَ إِلّا ٱللهُ ﴾(١).
- وقد أرادَ الإسلامُ للإنسانِ أَنْ تكونَ لهُ شخصيّتُهُ المستقلّةُ النَّابِعةُ من عقل مستنير وتفكير حررِ قويم، فدَعا إلى إعمالِ العقلِ والتَّفكيرِ، وذمَّ الذينَ يهملونَ عقولَهم ويعتمدونَ التَّقليدَ من غير تفكير سديدٍ، قالَ تَعالى: ﴿إِنَّ شَرَّ ٱلدَّوَآتِ عِندَ ٱللَّهِ ٱلصُّمُّ ٱلْذِينَ لَا يَعْقِلُونَ ﴾(١).
- وفي القرآنِ الكريمِ آياتٌ كثيرة تدعو إلى استثارةِ العقلِ وحثّهِ و إغرائِهِ ليؤدّيَ دورَهُ الذي خلَقَـهُ اللهُ لهُ، منها قولُهُ تعالى: ﴿ لَعَلَكُمْ تَعْقِلُونَ ﴾ (")، ﴿ لِقَوْمِ يَنْفَكَّرُونَ ﴾ (اللهُ لهُ، منها قولُهُ تعالى: ﴿ لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ ﴾ (")، ﴿ لِقَوْمِ يَنْفَكَّرُونَ ﴾ (اللهُ لهُ اللهُ اللهُ
- وفيهِ آياتٌ كثيرةٌ كونيَّةٌ وعلميَّةٌ احتوتْ أصولاً وحقائقَ تتَّصلُ بعلومِ الفلكِ والطَّبيعةِ، والأحياءِ ... وطبقاتِ الأرض والأجنَّةِ ... وغير ذلكَ .

## • العقلُ ومقاصدُ الشَّريعةِ الإسلاميَّةِ:

- إنَّ من مظاهر احترام الإسلام للعقل أنَّهُ جعل الإقناعَ العقلي سبيلاً للوصول إلى الإيمان بالله تعالى، فلم يطلب من الإنسان أنْ يُطفئ مصباحَ عقلِه ويعتقد أيَّ شيء؛ بل دعاه إلى إعمال ذهنِه وتشغيل طاقتِه العقليّة في سبيل الوصول إلى الإيمان واكتشاف حقائق الكون والإنسان وصولاً إلى التقدّم العلميّ والرُّقيِّ المعرفيّ والتَّواصل الاجتماعيّ.

<sup>(</sup>١) سورة محمد / ١٩

<sup>(</sup>٢) سورة الأنفال / ٢٢

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة / ٧٣

<sup>(</sup>٤) سورة يونس/ ٢٤

- ولمّا كانَ الإقناعُ العقليّ وسيلةً للوصولِ إلى الإيمانِ فقد جعلَ الإسلامُ العقلَ أحدَ الكلّياتِ الخمس التي جاءت مُ أحكامُ الشّريعةِ الإسلاميّةِ للمحافظةِ عليها وهذهِ الكلّيّات هي:



#### • اهتمامُ الإسلام بالعلم:

- لماذا حث الإسلام على إعمال العقل وأو لاه أهمية كبرى؟
- قالَ تَعالى: ﴿ قُلُ هَلْ يَسْتَوِى ٱلَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَٱلَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ ۗ إِنَّمَا يَتَذَكَّرُ أُولُوا ٱلْأَلْبَبِ ﴾(١).

إنَّ العقلَ الواعي والعلمَ هما جناحا التَّفكيرِ السَّليمِ بهما يهتدي الإنسانُ إلى الإيمانِ ويتمكَّنُ من عمارةِ الكون ودفع ركب الحضارةِ.

## • العلاقة بين الإيمان والعقل:

- قالَ تَعالى: ﴿ سَنُرِيهِمْ ءَايَتِنَا فِي ٱلْآفَاقِ وَفِيٓ أَنفُسِمِمْ حَتَّىٰ يَتَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَّهُ ٱلْحَقُّ ﴾(١).

خاطبَ القرآنُ الكريمُ العقلَ الإنسانيّ، ودعاهُ إلى التّفكيرِ في خلْق السّمواتِ والأرضِ وما فيهما من دلائلِ القدرةِ الإلهيّةِ، ليصلَ عن طريق ذلكَ إلى الإيمانِ باللهِ تَعالى ووحدانيَّتِهِ، فينظِم سلوكَهُ وحياتَهُ على أساسِ هذهِ العقيدةِ التي توافقُ العقلَ، وتنسجمُ مع الفطرةِ التي فطرَ اللهُ النّاسَ عليها.

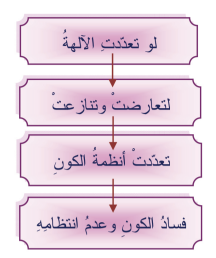
قالَ تَعالى: ﴿ لَوْكَانَ فِيهِمَآ ءَالِهَ أَهُ إِلَّا ٱللَّهُ لَفَسَدَنَّا فَشَبْحَنَ ٱللَّهِ رَبِّٱلْعَرْشِ عَمَّا يَصِفُونَ ﴾ (٣٠.

<sup>(</sup>١) سورة الزمر /٩

<sup>(</sup>۲) سورة فصلت /۳۵

<sup>(</sup>٣) سورة الأنبياء / ٢٢





حينما نمعنُ الفكرَ في هذا الكونِ نلاحظُ وحدةَ نظامِهِ من أكبر كوكبٍ فيهِ إلى أصغرِ ذرَّةٍ من ذرَّاتِهِ، كلُّ ذلكَ وفقَ نظامٍ محكمٍ بديعٍ متر ابطٍ بعضهُ ببعضٍ تر ابطاً تاماً دونَ خللٍ في أرضيهِ وسمائِهِ وحركةِ نجومِهِ وكواكبِهِ......



# • إعمالُ العقل سبيلٌ للرُّقيِّ والحضارة:

دعا الإسلامُ إلى العلمِ لينيرَ العقولَ ويفكَ أقفالَها حتى تنطلقَ بحثاً وتحليلاً واستكشافاً في الآفاق والأنفس، فالإسلامُ بطلبه إعمال العقل ودعوتِهِ للعلمِ هو الذي أخرجَ رجالَ الحضارةِ وجهابذة العلمِ أمثال: ابنِ الهيثم وابنِ حيّان وابنِ النّفيس والرّازيّ والخوارزميّ وغيرهم الكثير.

- فهذا ابنُ الهيثمِ أعملَ عقلَهُ وعلمَهُ فبحثَ في السُّهولِ والأوديةِ وتجوَّلَ فيها طولاً وعرضاً حتَّى وضعَ قواعدَ علم الضَّوءِ.
- وهذا جابرُ بنُ حيّانَ أعملَ عقلَهُ وعلمَهُ فحلَّلَ عناصرَ الطَّبيعةِ وتفاعلَ الموادِ المختلطةِ حتّى وضعَ أصولَ علم الكيمياءِ .
- وهذا ابنُ النَّفيسِ أعملَ عقلَهُ مُستنيراً بإيمانِهِ فأجرى التّجارب والاختبارات وأثبت أنَّ الدَّمَ ليسَ سائلاً مُستقرَّاً في الأوردةِ والشّرايينِ بل هو سائلٌ متحرِّكٌ يدور في جميعِ أجزاءِ الجسم .

وما زالت أسماءُ العلومِ والمصطلحاتِ التي وضعها العلماءُ المسلمونَ حيَّةً نابضةً في جميع اللّغاتِ .

#### العقلُ والاجتهادُ:

إنَّ التَّشريعَ الإلهيّ وضعَ الأصولَ والثّوابتَ التي جاءَ بها الوحي (كأمورِ العقائدِ والعبادات) ووجَّهَ الإنسانَ إلى الاجتهادِ في بعضِ المتغيّراتِ والمستجدّاتِ بما يملكهُ عقلهُ من قدرةٍ على الاكتشافِ والاستقصاءِ والتّحليل والتّركيب والمقارنةِ والموازنةِ.

# الأنشطة التعلمية والتقويمية

١- صنِّف كلَّ موقفٍ من المواقفِ الآتيةِ وفقَ ما يناسبُهُ في الجدول الآتي:

|                | * /         | *                                                                                    |
|----------------|-------------|--------------------------------------------------------------------------------------|
| استهانة بالعقل | تكريم للعقل | الموقف                                                                               |
|                |             | <ul> <li>التّعصّبُ الأعمى لبعضِ العاداتِ والأعرافِ الموروثةِ.</li> </ul>             |
|                |             | <ul> <li>إعمالُ الفكرِ الإنشاءِ مواقعَ الكترونيّةِ لتدميرِ مواقعِ العدوّ.</li> </ul> |
|                |             | <ul> <li>الإدمان على تعاطي المخدرات.</li> </ul>                                      |
|                |             | <ul> <li>التّفكّرُ في الكونِ للوصولِ إلى الإيمانِ بوحدانيّةِ اللهِ تعالى.</li> </ul> |
|                |             |                                                                                      |

٢- استخرج المقاصدَ المستنبطةَ من كلِّ دليل من الأدلَّةِ الآتيةِ.

| فَنْحِشَةً وَسَاءَ سَبِيلًا ﴾(١). | ﴿ وَلَا نَقْرَبُواْ ٱلزِّنَيَّ ۚ إِنَّهُۥ كَانَ | <ul> <li>قال تعالى: ،</li> </ul> |
|-----------------------------------|-------------------------------------------------|----------------------------------|
|-----------------------------------|-------------------------------------------------|----------------------------------|

قالَ تَعالى: ﴿ وَلَا نَقْتُلُواْ ٱلنَّفْسَ ٱلَّتِي حَرَّمَ ٱللَّهُ إِلَّا بِٱلْحَقِّ ... ﴾ (١).

|  | <ul> <li>قال تعالى</li> </ul> |
|--|-------------------------------|
|--|-------------------------------|

قالَ تَعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ كَفَرُواْ وَكَذَّبُواْ بِاَيْنِتِنَا أَوْلَتِهِكَ أَصْحَابُ ٱلنَّارِ ... ﴾ (٤).

■ قالَ ﷺ: «كلُّ شرابِ أسكرَ فهو حرامٌ»(°).

حفظ

\_\_\_\_\_

<sup>(</sup>١) سورة الإسراء/ ٣٢

<sup>(</sup>٢) سورة الإسراء/ ٣٣

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة/٥٧٧

<sup>(</sup>٤) سورة التغابن /١٠

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري (٢٣٩)

#### ٣- علَّلْ ما يأتى:

- دمَّ الإسلامُ مَنْ يُهملُ عقلَهُ ويتَبعُ التَّقليدَ الأعمى.
- كرَّرَ القرآنُ الكريمُ مِنْ ذِكْرِ: ﴿ أَفَلًا تَعُقِلُونَ ﴾ (١) ﴿ أَفَلَا تَنَفَاكُرُونَ ﴾ (٢).
- ٤ استنتج العلاقة بينَ قولِهِ تعالى: ﴿ فَأَعْلَمُ أَنَّهُ لَآ إِلَهُ إِلَّا ٱللَّهُ ﴾ (١) ، وقولِهِ تعالى: ﴿ وَعَدَ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مِنكُرٌ وَعَكِمُلُواْ ٱلصَّالِحَاتِ لَيَسْتَخْلِفَنَّهُمْ فِي ٱلْأَرْضِ كَمَا ٱسْتَخْلَفَ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ ﴿ ﴿ ''
  - ٥- ماذا تستنتجُ من قولهِ تعالى:
- ﴿ وَلَا نَقَفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمُ ۚ إِنَّ ٱلسَّمْعَ وَٱلْبَصَرَ وَٱلْفُؤَادَ كُلُّ أُوْلَيْكَ كَانَ عَنْهُ مَسْعُولًا ﴾. (") ٦- هلْ تؤيِّدُ فكرةَ ( التّفكيرُ في الإسلام فريضةٌ دينيَّةٌ )؟ ولماذا؟
- ٧- اكتب بحثاً تبيّنُ فيهِ دورَ العقلِ في إدراكِ الحقائق العلميّةِ، مُستعيناً ببعض مصادرِ المعرفةِ.

<sup>(</sup>١) سورة الأنبياء /١٠

<sup>(</sup>٢) سورة الأنعام /٥٠

<sup>(</sup>٣) سورة محمد /١٩ (٤) سورة النور / ٥٥

<sup>(°)</sup> سورة الإسراء/ ٣٦

# الدَّرسُ الثَّاني

# أمور تتنافى مع عقيدة التوحيد ( السّر - العرافة - الطّيرة )

جاءتْ عقيدةُ التَّوحيدِ عقيدةً واضحةً بيّنةً، تُقرِّرُ أنَّ الغيبَ لا يعلمُهُ إلاَّ اللهُ تَعالى، وترفضُ كلَّ ضلالةٍ تُناقضُ عقيدةَ التَّوحيدِ كالسِّحر والكِهانةِ والطِّيرةِ.

الْسِحْرُ: هو علمٌ ضارٌ، يُقصدُ منهُ إحداثُ الخوارق بطرائقَ خفيةٍ، يقومُ به السَّاحرُ مُستعيناً بالشَّياطينِ بقصدِ الإضرارِ بالنَّاسِ.

استنتج أوجه الاختلاف بين السنّدر الحقيقي وسحر التّخييل

# • موقف الإسلام من السِّحر:

■ حاربَ الإسلامُ السَّحرة، وحرَّمَ السّحرَ، وعدَّهُ ضرباً من الكفر؛ لأنَّ فيهِ إضللاً للنَّاسِ بادّعاءِ علم الغيبِ والقدرةِ على صنع أمورِ خارقةٍ، قالَ تَعالى:

﴿ وَمَا كَفَرَ سُلَيْمَانُ وَلَكِمَنَ ٱلشَّيَاطِينَ كَفَرُواْ يُعَلِّمُونَ ٱلنَّاسَ ٱلسِّحْرَ... ﴿ (١).

أمَّا ألعابُ الخِفَّةِ فلا حُرمةَ فيها، إنْ لم يكنْ فيها خداعٌ للنَّاسِ أو تضليلٌ لهُم أو سرقةٌ لأمو الهم.

# • عقوبة السَّاحر.

■ اتَّفقَ العلماءُ على أنَّ مرتكبَ السِّحرِ الحقيقيّ آثمٌ، يستحقُّ عقاب الله تعالى، كما أنه يستحقُّ القتل لما فيه من إضرار بالنَّاس.

<sup>(</sup>١) سورة البقرة /١٠٢

- من أمثلة السّحر.
- يلجأ بعض النّاسِ الجُهّالِ إلى السّحرةِ والمشعوذينَ طلباً للعلاجِ أو حلّاً لمشكلةٍ أو إضراراً بالآخرينَ. ومن أمثلةِ السّحر:
- استخدامُ خيوطٍ يعقدُها السَّاحرُ، وينفثُ فيها، وقد أمرَ اللهُ تَعالى المؤمنينَ أنْ يستعيذوا به من شرِّ السَّحرةِ فقالَ: ﴿قُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ ٱلْفَلَقِ ۞ مِن شَرِّ مَا خَلَقَ ۞ وَمِن شَرِّ غَاسِقٍ إِذَا وَقَبَ ۞ وَمِن شَرِّ ٱلنَّفَ ثَنْتِ فِ ٱلْعُقَدِ ﴾ (١).

أستنتجُ بعض مخاطرِ السِّحرِ على الفردِ والمجتمعِ

- ٢- الاستعانة بالشَّياطينِ مع استخدام رُقى مكتوبة بطلاسم غير مفهومة.
- العِرافْةُ: ادِّعاءُ معرفةِ ما يكونُ في المستقبلِ من أمورِ غيبيَّةٍ بزعمِ أنَّ الجِنَّ تخبرُهُ بذلكَ.
  - موقف الإسلام من العرافة.
- حرَّمَ الإسلامُ العِرافةَ لما فيها من ادّعاءٍ لعلمِ الغيبِ الذي اختُصَّ بهِ اللهُ تَعالى وحدَهُ.
  قالَ ﷺ: «مَنْ أَتَى كَاهِناً أَو عرَّافاً فصدَّقَهُ بِما يقولُ فقدْ كَفْرَ بِما أُنزلَ على محمَّدٍ ﷺ»(٢).
- كما حرَّمَ ممارسة أعمال العرافة للتسلية أو التّكسب لما في ذلك من افتراء على الله تعالى وكذب على النّاس، قال تعالى: ﴿ قُل لَا يَعْلَمُ مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ٱلْغَيْبَ إِلَا ٱللَّهُ وَمَا يَشْعُونَ لَا يَعْلَمُ مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ٱلْغَيْبَ إِلَا ٱللَّهُ وَمَا يَشْعُونَ وَكذب على النّاس، قال تعالى: ﴿ قُل لَا يَعْلَمُ مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ٱلْغَيْبَ إِلَّا ٱللَّهُ وَمَا يَشْعُونَ اللَّهُ الموجودة في مجتمعِك.
  - الطّيرة: التّشاؤمُ بالطّيور والأسماءِ والألفاظِ وغيرِها.
    - موقف الإسلام من الطّيرة:
  - حرَّمَ الإسلامُ الطِّيرةَ، وعدَّها نوعاً من أنواعِ الشِّركِ؛ لأنَّها تنافي توحيدَ اللهِ عزَّ وجلّ.
     قالَ ﷺ: «الطِّيرَةُ شيركٌ، الطِّيرَةُ شيركٌ، الطِّيرَةُ شيركٌ».
- ولمَّا كانتِ الطِّيرَةُ عنصراً نفسيًا سيِّئاً يدلُّ على ضعفِ التَّخطيطِ والإرادةِ ويُبطِّئُ الهمَّمَ عن العملِ، ويُشتِّتُ القلبَ ويُميتُ فيهِ روحَ الأملِ، لذا فقدْ حرَّمَها الإسلامُ ودعا إلى التَّفاؤلِ الذي يبعثُ في النَّفس الرَّجاءَ في تيسير الله فيقوِّي العزمَ ويُجدِّدُ الأملَ.

ابن موقفاً: بيِّنْ أَثْرَ التَّفَاوَلِ في تخطيطِكَ لمستقبلِكَ

<sup>(</sup>١) سورة الفلق/ (١- ٤)

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد (٢٣٥٩)

<sup>(</sup>٣) سورة النمل/ ٥٦

<sup>(</sup>٤) أخرجه أبو داود (١٠ ٣٩)

| <u>w</u> |       |    |   |
|----------|-------|----|---|
| الطيرة:  | أمثلة | *  | 4 |
| استورو.  | -     | 0~ | - |

- التَّشاؤمُ من أيام معيَّنةٍ، أو من حيواناتٍ معيَّنةٍ (البومة - الغراب...)، أو من رفَّةِ العين...الخ.

أثر المعتقدات السّابقة في انهيار المجتمع:

استنتج صوراً أُخرى للطِّيرَةِ موجودةً في مجتمعِك

- تفسد عقيدة النّاس وعقولَهُم باعتقادِهِم:
- أنَّ هناكَ مَنْ يعرفُ الغيبَ، ولا يعلمُ الغيبَ إلاَّ اللهُ.
- أنَّ النَّفعَ والضُّرَّ يجلبُهُ أحدٌ من المخلوقاتِ، وهو بيدِهِ تَعالى وحدَهُ.
- تعطِّلُ حياة الإنسان الأنَّها تورثُ التَّقاعسَ عن العمل، وتُسبِّبُ جمودَ العقول.
  - تنشر الجهل وتحجب العلم الذي فيه خير الأمّة ورأقيها.

# الأنشطةُ التّعلّميّةُ والتّقويميّةُ

# ١ – املاً الجدولَ الآتي موضِّحاً نوعَ المعتقدِ والتَّصرِّفَ الحكيمَ الذي تتَّخِذُهُ.

|                  | ** 1 |                                                          |
|------------------|------|----------------------------------------------------------|
| التّصرُّف الحكيم | نوعه | المعتقد                                                  |
|                  |      | <ul> <li>الخط بالرَّملِ والضَّرب بالحصى</li> </ul>       |
|                  |      | <ul> <li>■ توقع الشّر عند الضّحك الكثير.</li> </ul>      |
|                  |      | <ul> <li>■ تبخير المريض بمواد لها قوى ذاتية .</li> </ul> |
|                  |      | <ul> <li>■ التشاؤم عند سماع صوت البومة .</li> </ul>      |

٢- بيّنْ حُكمَ الإسلام في كلِّ ممّا يأتي.

- طلبُ العِلاج عنَ طريق السِّحرِ.

- قراءة الفنجان على سبيل التسلية.

۳- اقتر

|                                             | حِ الإجاباتِ المناسبةَ لكلِّ ممّا يأتي.                                                |
|---------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------|
| العلاجُ المقترحُ                            | من أسبابِ انتشارِ السِّحرِ - العر افةِ- الطِّيرَةِ                                     |
| <br>النَّقوى والنَّطلُّعُ إلى نعيمِ الآخرةِ | <ul> <li>١ انتشارُ الجهلِ.</li> <li>٢ - شراهةُ النَّفسِ وتطلَّعُها إلى حبِّ</li> </ul> |
|                                             | المال والجاه.                                                                          |
|                                             | ٣- الرَّغبةُ في إيذاءِ الآخرينَ.                                                       |
|                                             | ٤ – القلقُ والهمومُ.                                                                   |

) - ألعابُ الخِفَّةِ.

) - التَّشاؤمُ من أحد أيَّام الأسبوع.

٤- استنتج الأثر السَّلبيّ للسِّحر في المجتمع موضِّحاً حُكْمَ مرتكب السِّحر.

# وحدة التربية الاجتماعية



# حقوق الآباء والأبناء

إنَّ حياةَ الإنسانِ معَ مَنْ حولَهُ تقومُ على أساسِ الحقوق والواجبات؛ حقوقٌ تحفظُ مكانتَهُ ودورَهُ، وواجباتٌ يؤدِّيها لمُستحقِّيها، وأوثقُ صلةٍ اجتماعيَّةٍ بينَ البشرِ هي علاقةُ الأبوّةِ والبنوّةِ والبنوّةِ وقد نظّمَها الإسلامُ تنظيماً دقيقاً راقياً، موفّياً كلّاً حقَّه بلا إفراطٍ ولا تفريطٍ.

#### أولاً: حقوق الوالدَين:

أوّلُ مَنْ يراهُ الطِّفلُ عندما يفتحُ عينيهِ على الدّنيا أبواهُ، اللّذانِ يُحيطانِهِ بالرّعايةِ والمحبّةِ الدّافئةِ، والعواطفِ التي لا تعرف حدوداً، وليستْ علاقة الأبوينِ مع أو لادهِما مجرد علاقة بيولوجيّةٍ قائمةٍ على تبادلِ المنافع والمصالح؛ بل هي علاقة سامية راقية، نقومُ على الحبّ والاحترام والوفاء، ولذلك شرَّعَ الإسلامُ حقوقاً تؤكّدُ شأنَ الأبوينِ، وتُعلِي من مكانتِهما، ومن أهم هذهِ الحقوق:

# = بِرُّ الوالدَينِ:

- حثَّ الإسلامُ على برِّ الوالدَينِ، وما أكثرَ الآياتِ القرآنيّةَ والأحاديثَ النّبويّةَ التي تأمرُ بذلكَ وترغّبُ فيهِ، فقدْ جعلَ اللهُ تعالى برَّ الوالدَين وصيّةً منهُ للبشر، فقالَ سبحانَهُ:

وَوَصَيْنَا ٱلْإِنسَنَ بِوَلِدَيْهِ حُسْنَا ﴾ (١) ويبيّنُ سبب هذه التّوصية ببيانِ عظيم المعاناة والنّصب الذي يلاقيه الأبوان، ولا سيما الأمّ، فقالَ تعالى: ﴿ وَوَصَيْنَا ٱلْإِنسَنَ بِوَلِدَيْهِ حَمَلَتْهُ أُمُّهُ, وَهْنَا عَلَى وَهْنِ وَفِصَدلُهُ فِي عَامَيْنِ أَنْ اللّهُ في تعب وجُهدٍ قبلَ الولادةِ، وفي أثنائها، وبعدها أن الشّحكُر لي وَلوَلِدَيْكَ إِلَى ٱلْمَصِيرُ ﴾ (١) فالأمّ في تعب وجُهدٍ قبلَ الولادةِ، وفي أثنائها، وبعدها وكذلك الأبُ يسهر على راحة الابنِ ويحزن لمرضيه، ويقلق عليه في أثناء غيابه، فاستحقًا بدلك البرّ بهما. ونرى النّبي في يقدّمُ برّ الوالدَينِ على الجهادِ في سبيلِ الله، فقدْ سألَهُ ابن مسعودٍ في الوالدَين على الجهادِ في سبيلِ الله، فقدْ سألَهُ ابن مسعودٍ في الوالدَين قالَ: ﴿ بِرُ الوالدَينِ قالَ النّبيّ في: ﴿ الصّالاةُ على وقتِها ﴾ قلتُ: ثمّ أيّ؟ قالَ: ﴿ بِرُ الوالدَينِ على سبيلِ الله ﴾ . (١)

فانظر ْ إلى مكانة برِّ هِمَا، حيثُ جعلَهُ النَّبيّ ﷺ بعدَ الصَّلاةِ مباشرةً في الأهميَّةِ، وقبلَ الجهادِ لإعلاءِ كلمةِ اللهِ تعالى، وهذا يُعلِّمنا أنَّ برَّ الوالدَينِ مقدَّمٌ على برِّ غيرِ هِما من النَّاسِ، سواءً الأولادُ أو الزّوجةُ أو الأصدقاءُ أو الأقرباءُ ، أو غيرُ أولئكَ من النَّاس.

<sup>(</sup>۱) سورة العنكبوت/۸

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> سورة لقمان / ٤ ا

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٢٠٥)

## ومن صؤور بر الوالدين:

#### ١ – الإحسانُ إليهما:

لا تقتصر صلِه الأبناء بالآباء على الاحترام، والتأدّب، بل يأمرُنا الله تعالى بالمبادرة بالإحسان الله تعالى بين عبادت عباد الله تعالى بين عبادت عباد الله تعالى بين عبادت وتوحيده، وبين الإحسان إلى الوالدين فيقول: ﴿ وَاعْبُدُواْ الله وَلا تُشْرِكُواْ بِهِ مَنْ يَعًا وَالْوَلِدَيْنِ إِحْسَنَا ﴾ . (١)

فقدْ أمرَ اللهُ أَنْ يُعبدَ وحدَهُ، وأَنْ يُحسنَ إلى الوالدَينِ إحساناً عيرَ ناقص، إحساناً ملوهُ الوفاءُ وردُ الجميلِ، لأنَّهما سببُ الوجودِ والتَّربيةِ فلا إنعامَ بعدَ إنعامِ اللهِ تعالى أعظمُ من إنعام الوفاءُ وردُ الجميلِ، لأنَّهما سببُ الوجودِ والتَّربيةِ فلا إنعامَ بعدَ إنعامِ اللهِ تعالى أعظمُ من إنعاماً ولا ثواباً من أبنائهما، بسبب عقَّةِ النَّفسِ، ولكن ذلكَ واجبٌ على الأبناءِ. قالَ تعالى: ﴿ هَلَ جَزَآءُ ٱلْإِحْسَنِ إِلَّا ٱلْإِحْسَنِ إِلَّا ٱلْإِحْسَنِ إِلَّا ٱلْإِحْسَنَ ﴾. (٢)

#### ٢ - النفقة عليهما:

فالأبوان بذلا في سبيلِ أو لادِهِما كُلَّ ما يستطيعانه، من صحةٍ ومالٍ وراحةٍ ... أفلا يستحقَّانِ النَّفقة إن احتاجا، وبخاصةٍ عند الكِبر والعجز عن الكسب؟

لا شك أنَّ هذا من أبسطِ ما يمكنُ أنْ يقدَّمَهُ الأبناءُ وفاءً لهما، وهو يشملُ الطَّعامَ والشَّرابَ والملبسَ والعلاجَ وكلَّ ما يحتاجانِهِ من خدمةٍ وبرِّ ومعروفٍ.

#### = تحريم عقوق الوالدَين:

العقوقُ عكسُ البرِّ والإحسانِ، وهو جحودُ فضلِ الوالدَينِ، ونكرانُ جميلِهما، والإساءةُ إليهما بالقولِ أو الفعلِ أو حتى بمجرَّدِ الامتعاضِ والسَّخطِ، يقولُ الله سبحانهُ مُحذِّراً ومذكَّراً: ﴿ وَقَضَىٰ رَبُّكَ أَلَا تَعْبُدُواْ إِلَاۤ إِيَّاهُ وَبِالوَلِدَيْنِ إِحْسَناً إِمَّا يَبْلُغَنَ عِندَكَ الْكِبَرَ أَحَدُهُماۤ أَوْ كِلاَهُما فَلاَ تَقُل لَمُّكُماۤ أُو وَلاَ نَهُرُهُما وَلاَ لَهُما قَوْلاَ كَيْ اللهُ عَبْدُواْ إِلاَّ إِيَّاهُ وَبِالوَلِدَيْنِ إِحْسَناً إِمَّا يَبْلُغَنَ عِندَكَ النِّكِبَرَ أَحَدُهُماۤ أَوْ كِلاَهُما فَلاَ تَقُل لَمُّكَماۤ أَوْ وَلاَ نَهُرُهُما وَقُل اللهُ مَا قَوْلاً كَوْرِيما شَ وَاجْفِضْ لَهُما جَنَاحَ الذُّلِ مِنَ الرَّحْمَةِ وَقُل رَّبِ ارْحَمْهُما كَمَا كَا رَبِّيَانِي صَغِيرًا ﴾ . (٣) فأَدُوضُ لَهُما جَناح الدُّل مِن الرَّحْمَةِ وَقُل رَّبِ ارْحَمْهُما كَمَا كَا لاَتضجرِ، فكيف فاللهُ تعالى ينهى الولدَ أَنْ يواجه أبويهِ بكلمةِ أَفَ، وهي أصغرُ كلمةٍ تدلُّ على التضجرِ، فكيف بما هو أكثرُ من ذلك؟

ويقولُ النَّبِي ﷺ لأصحابِهِ: «أَلا أُنبِّئكُمْ بِأَكْبَرِ الْكَبَائِرِ؟ ثَلاثًا، الإِشْرَاكُ بِاللَّهِ، وَعُقُوقُ الْوَالدَيْنِ وَشَهَادَةُ الزُّورِ أَوْ قَوْلُ الزُّورِ». (١)

<sup>(</sup>۱) سورة النساء/٣٦

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> سورة الرحمن / ۲۰

<sup>(</sup>٣) سورة الإسراء/(٢٣-٤٢)

<sup>(&</sup>lt;sup>ئ)</sup> أخرجه مسلم (۸۷)

كما نهى الإسلامُ عن كلِّ ما قد يؤدِّي إلى أذيَّةِ الأبوينِ ولو بصورةٍ غيرِ مباشرةٍ، يقولُ النَّبيِّ عِيْ: «إنَّ من أكبرِ الكبائرِ أنْ يلعنَ الرَّجلُ والدَيهِ، قيلَ: يا رسولَ اللهِ! وكيفَ يلعنُ الرَّجلُ والدَيهِ؟ قالَ: يَسبُّ الرَّجُلُ أَبا الرَّجُلُ فيسبُّ أُمَّهُ فيسبُّ أُمَّهُ فيسبُ أُمَّهُ». (١)

#### ثانياً: حقوق الأبناء:

- من نِعمِ اللهِ العظيمةِ التي امتنَّ بها على عبادِهِ نعمةُ الولدِ، ولا تكونُ نعمةً حقيقيّةً إلاَّ إذا قدَّرَ الوالدان قيمتَها وأحسنا في رعايةِ الأبناءِ.

وحقوقُ الأولادِ قسمان:

- ما يسبقُ وجودَ الولدِ.
- ما يكونُ بعدَ وجودِهِ.

#### ■ ما يسبق وجود الولد:

- حمَّلَ اللهُ الوالدَينِ المسؤوليَّةَ عنِ الولدِ قبلَ وجودِهِ، فأوجبَ عليهما أنْ يُحسِنا الاختيارَ، فيختارُ الأبُ لأو لادِهِ أمَّا صالحةً ترعى حقوقَهُم وتقومُ على شؤونِهِم، وكذلكَ المرأةُ تختارُ الزَّوجَ الصَّالحَ الذي ترضي دينَهُ و أمانتَهُ و خُلُقَهُ.

وإذا أساءَ الرَّجلُ في اختيارِ زوجتِهِ ونظرَ إلى حظِّهِ العاجلِ من جمالِ ومالِ ونسيَ حقوقَ أو لاده فإنَّ الله يُحاسبُهُ، وكذا المرأةُ إذا لم تُحسنِ اختيارَ زوجِها وعلمتْ أنَّهُ يضيعُ حقوقَ أو لادِهِ وفرَّطتْ وتساهلتْ وضيَّعتْ؛ فإنَّ الله يُحاسبُها عمًّا يكونُ من إثم ذلكَ الزَّوجِ وأذيّتهُ لأو لادِها.

فالشَّجرةُ الطَّيبةُ تُثمرُ ثماراً طيّبةً، والعكسُ بالعكسِ، قالَ تعالى: ﴿ ذُرِّيَةٌ بَعَضُهَا مِنْ بَعْضِ ﴾. (٢) ولكن لا يعني هذا أنَّهُ إذا قصرَّرَ أحدُ الطَّرفينِ أنْ ييأسَ الآخرُ بل عليهِ أنْ يحاولَ ويستعينَ باللهِ في إصلاح الذّريّةِ.

#### ما يكون بعد وجوده:

إذا كتبَ اللهُ و لادةَ الولدِ فهناكَ حقوقٌ ذكرَها العلماءُ، منها:

- حقُّ التّسمية، بأنْ يختار له الأبوانِ أفضل الأسماء وأكرمها، كما يتجنّب الأسماء القبيحة والمذمومة.
- حسنُ التَّربيةِ والرِّعايةِ للابنِ والبنتِ، ولقد رغَّبَ رسولُ اللهِ ﷺ فقالَ: « مَنْ يَلِي مِنْ هَذِهِ الْبَنَاتِ شَيْئًا فَأَحْسَنَ إِلَيْهِنَّ كُنَّ لَهُ سِتْرًا مِنَ النَّارِ ». (٣) وإنَّما ذكرَ البنتَ لأنَّها هي المربيّةَ غداً لأبنائِها وبناتِها.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٢٦٥)

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران/ ٣٤

<sup>(</sup>٣)أخرجه البخاري (٩٤٩٥)

- غرسُ الإيمانِ باللهِ في نفسِ الأولادِ، فالوالدُ يستطيعُ أنْ يغرسَ الإيمانَ من خلالِ المواقفِ التي تمرُّ معَ ولدِهِ، يقولُ ﷺ: «كلُّ مولودٍ يولدُ على الفِطْرَةِ ...» .(١)
- العدلُ بينَ الأولادِ، وهذا الحقُّ أشارَ إليهِ النَّبيُّ ﷺ في قولهِ: « فاتَّقُوا اللهَ واعدلُوا بينَ أولادِكُم» (٢) فلا يجوزُ تفضيلُ الذُّكورِ على الإناثِ، سواءً كانَ ذلكَ فلا يجوزُ تفضيلُ الذُّكورِ على الإناثِ، سواءً كانَ ذلكَ في الجانب المعنويّ أم الجانب المادِّيّ.
- حقُّ النَّفقة، وهو حقٌ مادّي للأولاد، فيجبُ على الأب توفيرُ احتياجاتِ الأولادِ من طعامٍ وشرابٍ ولباسٍ ونفقة تعليمٍ وغيرِ ذلكَ، وهذا جزءٌ من مسؤوليَّتِه، قالَ ﷺ: «كُلُّكُم راعٍ وكُلُّكُم مسؤولٌ عن رعيَّتِهِ ...»،(٣) وقالَ النَّبيُ ﷺ: «أفضلُ دينار يُنفقُهُ الرَّجلُ دينار يُنفقُهُ على عيالهِ ...» .(١)
- حقُّ الإِرْثِ: من الحقوق الثّابتة للأولاد إرثُهُم من والدَيهم، قالَ تعالى: ﴿ لِلرِّجَالِ نَصِيبُ مِّمَّا تَرك الْوَلِدَانِ وَالْأَقْرَبُونَ وَلِللِّسَاءَ فَصِيبُ مِّمَّا تَرك الْوَلِدَانِ وَالْأَقْرَبُونَ مِمَّا قَلَ مِنْهُ أَوْ كُثُرُّ نَصِيبًا مَّقْرُوضًا ﴾. (٥) وليسَ للوالدِ بحال من الأحوال أنْ يمنع ولدَهُ من الميراثِ ذكراً كانَ أم أُنثى.



# الأنشطة التعلمية والتقويمية

١- ربطت ْ آياتٌ قر آنيَّةٌ عدَّةٌ عبادة الله تعالى ببر ِّ الوالدين، ما الدَّلالةُ التي تستخلصها من ذلك؟

٢- هل يقتصر بر الوالدين والإحسان إليهما على الجوانب الماديَّة؟ وضبِّحْ ذلكَ.

٣- يطرحُ بعضهم ما يسمّى بصراعِ الأجيالِ، أي الصلّراعُ بينَ جيلِ الآباءِ وجيلِ الأبناء، فالآباءُ
 يتمسّكونَ بما اعتادوا عليهِ، والأبناءُ يحبّونَ أنْ يكونوا كأبناء عصرهِم، والمطلوب:

- ما رأيُكَ في هذه الفكرة؟ هل تؤيدُها؟
- ما مدَى الخلافِ الذي يمكنُ أنْ يكونَ بينَ الآباءِ والأبناء؟
- هل يجب على الآباء ترك الأبناء كما يشاؤون؟ ولماذا ؟

#### ٤ - بيِّنْ رأيكَ في المواقفِ الآتيةِ:

- تصرخُ في وجهِ أمِّها بحجَّةِ أنَّها تتدخَّلُ في شؤونِها الخاصَّةِ.
  - منع ولدة من الميراث بحجّة أنه يخالفه في بعض الأمور.
- يُهملُ تربيةَ أو لاده بحجَّةِ أنَّهُ يسعى في طلب الرِّزق و لا يجدُ وقتاً للجلوس معهم.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري ( ۱۳۱۹)

۲٤٤٧) أخرجه البخاري (٧٤٤٧)

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (۳۵۸

<sup>(</sup>۵) آخرجه مسلم(۲۲۲)

<sup>(°)</sup> سورة النساء /٧



# الثَّقافة (انفتاحٌ وحِوارٌ)

- يتميَّزُ عصرُنا الحاضرُ اليومَ بأنَّهُ عصرُ التَّدفَق الثَّقافيّ وعصرُ الانفجارِ المعرفيّ و الفكريّ الغزير وهذا يستدعي أمرين ضروريّينِ وهما:
  - \* الانفتاحُ على ثقافاتِ العالم.
  - \* حماية العقول من التّلوتث الثّقافيّ.
  - ما أهميَّةُ الانفتاح على ثقافاتِ العالم ؟
  - \* كيفَ توفِّقُ بينَ الانفتاح على ثقافاتِ العالم وحمايةِ العقول من التَّلوِّثِ الثَّقافيّ ؟

#### الإسلامُ والانفتاحُ الثّقافي:

أقرَّ الإسلامُ الانفتاحَ على الثقافاتِ الأخرى ووضعَ ضوابطَ ضروريَّةً لحمايةِ العقولِ من التَّاوَّثِ النَّقافيُ؛ لأنَّ الانغلاقَ غيرَ المحدودِ يؤدِّي إلى الجمودِ، والانفتاحَ المطلقَ غيرَ المحدودِ يؤدِّي المحدودِ يُهدَّدُ الهويَّةَ الإسلاميَّة.

فكلُّ شيءٍ في هذا الكونِ لا بدَّ له من ضوابطَ تحدُّ من شططهِ، فالشَّمسُ مثلاً تسيرُ وفقَ نظامٍ مُحكمٍ ومسارٍ مُحدَّدٍ، كما أنَّ السُّفنَ في المحيطاتِ تسيرُ في مساراتٍ محدَّدةٍ خشيةَ الكوارثِ أو الاصطدام.

#### الاعتزاز بالثّقافة الاسلاميّة:

إنَّ الاعتزازَ بالثَّقافةِ الإسلاميَّةِ لا يعني الانغلاق عن ثقافاتِ الآخرينَ وعدمَ الاستفادةِ من الأمورِ النَّافعةِ فيها فالانفتاحُ على الثَّقافاتِ الأخرى ضروريّ إذا كانَ انفتاحاً مُنضبطاً وفق معايير ثابتةٍ راسخةٍ بحيثُ نأخذُ ما يُحقِّقُ مصالحنا ولا يتعارضُ مع مبادئنا وثوابتنا الوطنيَّةِ، ففي الانفتاحِ تنمو وتتكاملُ الخبراتُ والمعارفُ.

#### أدلَّةُ الإنفتاح في الثَّقافةِ الإسلاميَّةِ:

إِنَّ الثَّقافةَ الإسلاميَّةَ ثقافةً أصيلةٌ قويَّةٌ ومُنفتحةٌ على الثقافاتِ الأخرى والأدلَّةُ على هذا كثيرةٌ ومنها:

القرآن الكريم جاء مؤكّداً لما جاءت به الكتب السمّاويّة الساّبقة من العقائد والأصول التي تتّفق عليها الشرّائع السمّاويّة قال تعالى: ﴿ شَرَعَ لَكُمْ مِن اللّينِ مَا وَضَىٰ بِهِ وَمُوسَىٰ وَعِيسَى ۖ أَنَ أَقِمُوا الدّينَ مَا وَضَىٰ بِهِ وَمُوسَىٰ وَعِيسَى ۖ أَن أَقِمُوا الدّينَ وَلَا نَنفَرَقُوا فِيدٍ ﴾

كما جاءَ القرآنُ الكريمُ مؤكِّداً على الكتبِ السَّماويَّةِ السَّابقةِ؛ لأنَّه كانَ الخطابَ الأخيرَ للبشريَّةِ وكتابَ الرِّسالةِ الخاتمةِ للرِّسالاتِ السَّماويَّةِ السَّابقةِ.

٢- وأقر النبي محمد محمد الأخلاق الحميدة والقيم الرقيعة التي كان عليها العرب قبل الإسلام، وألغى ما كان منها باطلاً فاسداً، فالإسلام جاء ليتمم ويبني لا ليلغي ويهدم وأجاز اقتباس ما عند الأمم الأخرى من أعمال وأعراف ومشاريع ما دامت تنفع المسلمين ولا تتعارض مع شريعتهم وقيمهم الأخلاقية.

- فهذا سلمانُ الفارسيّ الصّحابيّ الجليلُ الله على رسولِ الله على حفْرَ الخندق في غزوةِ الأحزابِ اقتباساً ممّا كانَ عندَ قومِهِ الفرسِ، فأخذَ النبيّ على بمشورتِهِ.

- وقد اتَّخذَ النّبيّ على خاتماً من فضيّة نقشه (محمّدٌ رسولُ اللهِ) يختمُ بهِ الكتبَ والرّسائلَ التي كان يوجّهها إلى ملوكِ الأعاجم؛ لأنّ الأعاجم كانوا يختمون رسائلَهم و لا يقبلون كتاباً إلاّ عليهِ خاتمٌ .

- وكانَ عمرُ بنُ الخطَّابِ ﴿ أُوَّلَ من أمرَ بتدوينِ الدَّواوينِ اقتباساً من ثقافاتِ الأمم الأخرى.

ابحثْ في التَّاريخِ العربيِّ الإسلاميِّ عن أمورٍ أخرى تدلُّ على الانفتاح في الثَّقافةِ العربيَّةِ الإسلاميَّةِ .

#### عيفَ نستفيدُ من الثّقافات الأخرى؟

أراد الإسلامُ من المسلم أن يلتمس المعرفة والثّقافة من أيّ وعاءٍ كانت من آفاق الكون أو من التَّاريخ أو من الأمم الأخرى، مُميِّزاً بينَ الصَّحيح والفاسد والحقّ والباطل والصِّدق والكذب، فهو يطَّلعُ على الثَّقافاتِ الأخرى يأخذُ أحسنَ ما فيها من علوم طبيعيَّةٍ ورياضيَّةٍ وقوانينَ كونيَّةٍ ثمَّ يُضفي عليها من روحِهِ وعبقريَّتِهِ ما يجعلُها جزءاً من ثقافتِهِ العربيَّةِ الإسلاميَّةِ وهويتِهِ الوطنيَّةِ وهو يقتبسُ من الثَّقافاتِ الأخرى ما يُلائمُ عقيدتَهُ ومفاهيمَهُ وقِيمَهُ فإن أخذ يأخذ على بيِّنةٍ وإن ترك يترك على بصيرة.

وقد شاعَ في الحكمةِ ( اطلبوا العلمَ ولو في الصيّبن) فالعلمُ يُطلّب أينما وُجد، ويُؤخذُ من أهلِهِ ولو بأقاصى الأرض.

#### الاسلامُ والحوارُ:

ما موقف الإسلام من الحوار مع الآخر؟

- رحَّبَ الإسلامُ بالحوار مع الآخر في سبيل استخلاص الأمور المشتركة والجامعة بينَ الأمم والشُّعوب والتُّقافاتِ المختلفةِ، ليكونَ ذلكَ سبيلاً لإزالةِ الحواجز بينَ الأمم وطريقاً للتَّقريب بينَ الثَّقافاتِ، فالتَّفاعلُ بينَ الثَّقافاتِ هو أرقى درجاتِ الحوار بينَ الحضار إت الإنسانيَّة، وقد استطاعتِ الثَّقافةُ الإسلاميَّةُ أنْ تستوعبَ الثَّقافاتِ الأخرى وتتأثَّرَ بها وتُؤثِّرَ فيها، ولا رببَ أنَّ الحوارَ الإيجابيّ البنَّاءَ يُنيرُ العقولَ، ويُجدِّدُ الأفكار)، ويُحرِّكُ المشاعر).

- والقرآنُ الكريمُ حافلٌ بأدلّةِ الحوارِ في الإسلام فقد نقلَ لنا حوارَ بعض الرُّسل مع أقو امِهم. قالَ تعالى: ﴿ وَإِلَىٰ ثَمُودَ أَخَاهُمُ صَلِحًا ۚ قَالَ يَنقَوْمِ ٱعْبُدُواْ ٱللَّهَ مَا لَكُمْ مِّنْ إِلَهٍ غَيْرُهُۥ هُوَ أَنْشَأَكُمْ مِنَ ٱلْأَرْضِ وَٱسْتَعْمَرُكُمْ فِيهَا فَٱسْتَغْفِرُوهُ ثُكَّ تُوبُوّاً إِلَيْهِ إِنَّ رَبِى قَرِيبٌ مُجْعِيبٌ الله قَالُواْ يَصَالِحُ قَدَ كُنْتَ فِينَا مَرْجُوًّا قَبْلَ هَنذَآ أَنَنْهَ لِنَا أَن تَعَبُدُ مَا يَعُبُدُ ءَابَآؤُنَا وَإِنَّنَا لَفِي شَكِّ مِمَّا تَدْعُونَا إِلَيْهِ مُرِيبٍ ﴾ (١٠). - كما اعتبر القرآنُ الكريمُ الحوار وسيلةً من وسائل التّعريف بالإسلام ورسمَ منهجَ الحوار مع الآخرين. قال تعالى: ﴿ أَدْعُ إِلَىٰ سَبِيلِ رَبِّكَ بِٱلْحِكْمَةِ وَٱلْمَوْعِظَةِ ٱلْحَسَنَةِ ۗ وَجَدِلْهُم بِٱلَّتِي هِيَ أَحْسَنُ ﴾ (٢).

<sup>(</sup>۱) سورة هود/ (۲۱–۲۲)

<sup>(</sup>٢) سورة النّحل/٥١٥

## شُروطُ الحوار في الإسلام:

إنَّ الثَّقافةَ العربية الإسلاميَّة ثقافةٌ أصيلةٌ تؤمنُ بالحوارِ وتدعو إليهِ لكن وفق ضوابط وشروط ثابتة راسخة ومنها:

- ◄ الاتّفاقُ على الأصولِ والثّوابتِ كألوهيَّةِ الخالقِ عزَّ وجلَّ واستحقاقِهِ للعبوديَّةِ
   جلَّ في علاهُ.
  - ◄ عدمُ الاعتداءِ على قُدسيَّةِ العقائدِ وإهانتِها .
  - ◄ الإخلاص والتّجرد في طلب الحق ونقلِه إلى الآخرين والبعد عن التّعصيب بحيث لا يكون هدف الإنسان الانتصار لرأيه بل إثبات الحق .

#### = آداب الحوار في الإسلام:

إنَّ للحوار الإيجابيّ آداباً لا بدَّ من مراعاتِها ومنها:

- 1- احترامُ المُحاورِ وتقديرُهُ: فإنَّ تبادلَ الاحترامِ يقودُ إلى قَبولِ الحقِّ واكتسابِ القلوبِ وهذا مُقدَّمٌ على اكتسابِ المواقفِ.قالَ تعالى: ﴿ وَلَا تُجَدِلُواْ أَهْلَ القلوبِ وهذا مُقدَّمٌ على اكتسابِ المواقفِ.قالَ تعالى: ﴿ وَلَا تُجَدِلُواْ أَهْلَ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ
- ٢- التزامُ القولِ الحسنِ، وتجنّبُ منهجِ التَّحدّي والإفحام: إذ يجبُ على المُحاورِ أنْ يبتعد عن أسلوبِ الطَّعنِ والتّجريحِ والسّخريةِ والاستفزازِ...قالَ تعالى:
  - ﴿ وَقُل لِّعِبَادِي يَقُولُواْ ٱلَّتِي هِيَ أَحْسَنُ ﴾ (٢).
- ٣- الإصغاءُ وحُسنُ الاستماع: إذ لا بدَّ للمُحاورِ من أنْ يُنصِتَ بكلِّيَتِ في للطّروفِ الآخرِ إلى أن يُتمَّ حديثَهُ؛ لأنَّ حَسنَ الإصغاءِ من حُسنِ الخُلُق. فقد كانَ النّبي عَلَيْ يُصغى لكلِّ مَنْ يستوقفُهُ ويقضى له حوائجَهُ .
- ٤- التزامُ الأمانةِ في الحديثِ وتجنّبُ الكذبِ في نقلِ النّصوصِ أو نسبتِها أو الاستشهادِ بنصوصِ مُجتز أةٍ من سياق نصِّ ما لإثباتِ رأي باطلِ.

<sup>(</sup>١) سورة العنكبوت/٣٤ (٢) سورة الإسراء/٣٥

# الأنشطةُ التّعلّميّةُ والتّقويميّةُ



- ١- اشرحْ موقف الإسلام من الانفتاح الثّقافي .
- ٢- استنتج أهميَّة الانفتاح الثَّقافيّ في تطور الفرد والمجتمع .
  - ٣- علِّلْ ما يأتي:
  - ضرورة وجود ضوابط للانفتاح الثّقافي .
    - أهميَّةُ الحوارِ في الإسلامِ .
- ٤- عدِّدْ شروطَ الحوار في الإسلام وأضف البها شروطاً تراها مناسبة .
- ٥- في ضوء در استِكَ لآدابِ الحوارِ في الإسلامِ عبرٌ عن رأيكَ فيما تشاهدُهُ من برامجَ حواريَّةٍ على الفضائيَّاتِ .
  - ٦ قوِّم السُلوكاتِ الآتيةَ:
  - التَّعصتبَ للرَّأيِ الشَّخصيّ.
  - الله الله الله الله الله الله الله الموارِ.
    - التسليم بآراء الآخرين دون مناقشة .
  - عدم قبول رأي من يخالفني وإن كان صواباً.
    - ٧- أعطِ حلَّا لكلِّ مشكلةٍ ممّا يأتي:
  - خلافٌ بين صديقين أساسهُ التّعصيّب للرّأي في أثناء الحوار.
    - \* خلافٌ بينَ زوجين أساسهُ اختلافُ الثّقافةِ بينهُما.
  - ٨- عبر عن رأيك في موقف الإسلام من الانفتاح الثقافي لإيقاظ روح الحوار والتواصل مع
     الآخرين .
  - ٩- يُعدُ عصرُنا اليومَ عصرَ الانفجارِ المعرفيّ، وضبِّحْ كيفَ توظفُ مصادرَ المعرفةِ المختلفةَ لزيادةِ مخزونِكَ الثَّقافيّ.
    - ١٠ مثِّلْ بمواقف من السِّيرةِ النَّبويَّةِ ابعض آداب الحوار التي تعلَّمتَها .





# الإتقان وجودة العمل

إنَّ من سُننِ اللهِ تعالى في هذا الكونِ أنْ لا يحظى بالنَّجاحِ كسولٌ ولا متهاونٌ، بل لا نجاحَ إلا لأهلِ الجدِّ والعملِ المتقنِ لذا فقد دعا الإسلامُ إلى العملِ الجادِّ المُتقنِ سبيلاً لكرامةِ الأفرادِ ووسيلةً لبناء صرح الوطن وتقويةِ كيانِهِ.

## أهمية العمل في الإسلام.

- أُوجبَ الإسلامُ العملَ ورفعَ من شأنِهِ على اختلافِ صورِهِ وأشكالِهِ لما لهُ من آثارِ ايجابيَّةٍ اجتماعيّاً واقتصاديّاً وأخلاقيّاً، ففيهِ تتحقَّقُ مصالحُ النَّاسِ وتُلبَّى حاجاتُ المجتمعِ. وتتجلَّى أهميّةُ العمل في الإسلام في الأمور الآتيةِ:

#### ١ - العملُ حاجةٌ فطريّةٌ.

- أُودعَ اللهُ تَعالى في الإنسانِ ملكاتٍ وقوى وطاقاتٍ تؤهّلُهُ للانتفاعِ من كلِّ ما خلَقَ اللهُ تَعالى ثمَّ لبَّى نداءَ فطرتِهِ الكامنةِ فيهِ للعمل والحياةِ فأوجبَ عليهِ العملَ .
- ولمّا كانَ العملُ من لوازمِ الحياةِ ، و بقاءِ النَّوعِ ، ومقتضى الفِطرةِ جَعَلَ اللهُ تَعالى الغاية من الوجودِ الإنسانيِّ على هذهِ الأرضِ متمثِّلةً في العملِ الجادِّ المثمرِ قال تَعالى : ﴿ وَقُلِ الْعَمْلُوا فَسَيْرَى اللهُ عَمَلَكُمُ وَرَسُولُهُ وَ الْمُؤْمِنُونَ ﴾ المُعَمَلُوا فَسَيْرَى اللهُ عَمَلَكُمُ وَرَسُولُهُ وَ الْمُؤْمِنُونَ ﴾ (١).
  - وقد قرزَ الله تعالى العملَ بالإيمانِ ورفعه إلى مرتبةِ العبادةِ، وجعلَ كُلَّ عملِ صالحٍ يقومُ به الإنسانُ ابتغاءَ مرضاةِ الله تعالى عبادةً يُثابُ عليها سواءً كانَ هذا العملُ فكريّاً أم صناعيّاً أم زراعيّاً .... قالَ تعالى: ﴿ مَنْ عَمِلَ صَلِحًا مِن ذَكْرٍ أَوْ أُنثَى وَهُو مُؤْمِنٌ فَلَنُحْيِينَهُ, حَيَوةً طَيّبَةً وَلَنَجْزِينَهُمُ أَجْرَهُم بِأَحْسَنِ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ "كورةً طيّبَةً وَلَنَجْزِينَهُمُ أَجْرَهُم بِأَحْسَنِ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ "كورةً عنه المعلى العمل المعلى ال

#### ٢ - العملُ حاجةٌ اقتصاديّةٌ .

- إنَّ العملَ هو السّبيلُ الصّحيحُ لمحاربةِ الفقرِ، والسّببُ الأمثلُ في تامينِ الحاجاتِ والوسيلةُ الأولى في تعميرِ الأرضِ واستثمارِها، وليسَ ثمَّةَ فقرٌ في الثَّروةِ والمالِ في عصرنِا الرّاهنِ؛ فالأرضُ تفيضُ بالخيراتِ وباطنُها ممثلئٌ بالكنوزِ واللهُ سبحانهُ قد ضمنَ أرزاقَ العبادِ بالجدِّ والسّعي، ولكنَّ الفقرَ في التّفكيرِ والعقول، وقصور الهمم.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> سورة التوبة /ه ١٠

<sup>(</sup>۲) سورة النحل / ۹۷

- وإنَّ على أَبناءِ المجتمعِ أَنْ يعملوا متضامِنينَ على سدِّ كُلِّ تغرةٍ في بنيانِ مجتمعِهم ، وأَنْ يبحثُوا عن الأعمالِ والمشروعاتِ والحِرفِ والصِّناعاتِ التي تفتقدُ إليها بلادُهم في كُلِّ مجالٍ ، فالعملُ طريقُ الإنتاجِ ، والإنتاجُ طريقُ تحقيق الكفايةِ الذَّانيَّةِ وسبيلُ نهضةِ الوطنِ وازدهارِهِ . قَالَ تَعالى : ﴿ هُو الذِّي جَعَلَ لَكُمُ ٱلأَرْضَ ذَلُولًا فَامَشُوا فِي مَنَاكِبِهَا وَكُلُوا مِن رِّزْقِهِ اللهِ وَإِينَهِ النَّسُورُ فَي النَّشُورُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الله

#### ٣ - العملُ حاجةٌ اجتماعيّةٌ .

- جعلَ الإسلامُ العملَ المُثمِرَ هو المحورُ الذي تدورُ حولَهُ الحياةُ، فلا غِنَى للمجتمعِ عنه؛ لأنّهُ برهانُ وجودِهِ وعزّتهِ وتكاملِهِ ، فالعملُ سبيلُ الاتّحادِ بينَ الأفرادِ لخدمةِ الوطن .
- وقد وجّه النَّبيُ ﷺ المسلمينَ إلى الجدِّ والكفاحِ في سبيلِ لقمةِ العَيشِ وحفظِ الوجهِ مِنْ مذلَّةِ السُّؤالِ، ونهاهُم عن التَّسوّلِ؛ لأنَّهُ لا يتَّفقُ مع حقيقةِ الإسلامِ وهو دينُ العِزَّةِ والكرامةِ . قالَ ﷺ: " لا تزالُ المسألةُ بأحدِكم حتَّى يلقى اللهَ وليسَ في وجههِ مُزعةُ لحم " . (٢)

# اقترحْ حلولاً للقضاء على ظاهرة التسول في مجتمعك.

#### ٤ - العملُ حاجةٌ نفسيّةٌ وصحبّةٌ .

- جعلَ الإسلامُ العملَ من أكبر قيمِ الحياةِ فهو شرفٌ للإنسانِ يُنمِّي شخصيَّتَهُ ويعدِّلُ سلوكَهُ ويرفعُ مستواهُ الخُلُقيّ ، وبهِ تسمو أَفكارُهُ ، ويصفو قائبهُ ، ويقوى جسدهُ .

#### استنتج الآثارَ السَّلبيّةَ للبطالةِ

- والإنسانُ الذي لا يعملُ يُخيِّمُ عليهِ الضيِّقُ ويتملَّكُهُ الإحساسُ بالضَّجرِ وعدم الرِّضا إنْ لم يتحرَّكُ للعملِ والعطاء ، وإذا كانَ العملُ رسالةَ الأحياءِ فإنَّ الكُسالى غيرَ العاملينَ موتى فالبطالةُ تدمِّرُ ألوفَ الكفاياتِ والمواهبِ ، أمّا الاستمرارُ الدّائبُ على العملِ فهو أساسُ الاكتمال النَّفسي.

## الإتقان طاهرة حضاريّة .

- الإتقانُ هدفٌ تربوي دعا الإسلامُ إليهِ، وسمة خُلقيَّة سلوكيَّة، وقيمة إنسانيَّة يجبُ أنْ تلازمَ الإنسانَ في حياتِهِ، والمجتمعَ في إنتاجهِ، وهو يُعدُّ ظاهرةً حضاريَّةً للأسباب الآتيةِ:

<sup>(</sup>¹) سورة الملك /ه ١

<sup>(</sup>۲) أخرجه مسلم (۱۰٤٠)

- ١- الإتقانُ يستأصلُ جذورَ الإهمال والغشِّ والخداع.
- ٢- الإتقانُ يقضي على أسباب الفوضي والتسيب وفقدان النّظام .
- ٣- الإتقانُ يُكسبُ الفردَ الإخلاصَ في العمل ويوقظُ روحَ المراقبةِ الدّاخليَّةِ في نفسهِ.
  - ٤- الإتقانُ يُحافظُ على شرف الوقتِ وحسن استثمارهِ على أكمل وجهٍ.
    - ٥- الإتقانُ يُنشِّطُ حركةَ الاقتصادِ، ويُسهمُ في زيادةِ الإنتاج.

# استنتج أسباباً أخرى تُثبت أنَّ إِنَّا إِنَّانَ أَنَّ الْعَملِ ظاهرة حضاريّة.

## إتقان العمل حق واجب.

- انطلاقاً من قيمة العمل وأهميّته في ازدهار الوطن وتطوره، فقد أوجب الإسلام إتقان العمل وعدَّهُ حقّاً للأمَّة وواجباً على الأفراد، وقد جعل لجودة العمل وإتقانه شروطاً متعدِّدة ومنها:
- \*الكفاءة والقوّة: اشترطَ الإسلامُ لجودةِ العملِ أنْ يتحلَّى العاملُ بالكفاءةِ التي تتناسبُ مع نوع عملِهِ فتكونُ كفاءة علميَّة في الأعمالِ الفكريَّةِ والعمليَّةِ وقدرة بدنيَّة في الأعمالِ الفكريَّة ويمارسنَهُ ليكتسبَ خبررة عمليَّة ويردادَ الأخرى، كما أوجبَ أنْ يتعمَّقَ في اختصاصبهِ ويمارسنَهُ ليكتسبَ خبررة عمليَّة ويردادَ معرفة وفهماً كلما وسعّهُ ذلكَ. قالَ تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلذَينِ عَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ إِنَّا لانْضِيعُ أَجُر مَنْ أَحْسَنَ عَملًا ﴾. (۱)
- \* الأمانةُ والإخلاصُ:إنَّ العملَ والوظيفةَ مسؤوليّةٌ يجبُ على العاملِ أَنْ يقومَ بها على الوجهِ الأكمل. لذا ينبغي على العامل أَن يتوخَّى في عملِهِ الأمانةَ التي تقتضي:
  - الإخلاص لله تعالى في العمل.
    - إحياء الضّمير المهنيّ.
    - عفّة اليدِ وطهارة النّفس.
  - إتقانَ العملِ وبذلَ أقصى الجهدِ .
- وعلى العاملِ أَنْ يحفظَ شرفَ الوقتِ الّذي يعملُ بهِ فلا يضيّعه ؛ لأنَّ الأجرَ الّذي يتقاضاهُ هو مقابلٌ للوقتِ المحدّدِ لإنجازِ عملهِ وسيسألُه اللهُ تَعالى عنهُ يومَ القيامةِ .
  - قال ﷺ: " أَدِّ الأمانة إلى من ائتَمنك و لا تخنْ من خانك " . ")
- \* الدّقةُ والإحكامُ: أوجبَ الإسلامُ على العاملِ أنْ يُقدِّمَ كاملَ خبرتِهِ ومهارتِهِ لتنفيذِ العملِ بأحسنِ وجهٍ من الدّقةِ والإحكامِ والإتقانِ، وألا يُهملَ أو يُقصِّرَ في عملِهِ؛ لأنَّ ذلكَ يضرُ بالمصلحةِ العامَّةِ، فكم من أجهزةٍ تتوقَّفُ على جدّتِها، وأدواتٍ تُخرَبُ على متانتِها ومصالحَ تتوقَّفُ مع حاجةِ النَّاسِ إليها، لذلكَ يجبُ على العامل أنْ يأخذَ بأسباب الحيطةِ

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> سورة الكهف /٣٠

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي (١٢٩٤)

والحذر مُتمثّلاً الدِّقَةَ والإحكامَ في عملِهِ ويخشى الله عزَّ وجلَّ؛ لأنَّ الله سائلُهُ يومَ القيامةِ عن عملِهِ حفظَهُ أم ضيَّعهُ؟ فقدْ رُويَ عن رسولِ اللهِ في أنَّهُ قالَ: " إنَّ اللهَ يُحبُّ إذا عملَ أحدُكم عملاً أنْ يُتقنَهُ "().

## نافذةً على الحاضر

- تُمنَحُ المؤسساتُ الإنتاجيَّةُ المتطوِّرةُ اليومَ تقديراً لجودةِ إنتاجِها وإتقانِــــهِ شهادةَ الآيزو.

و الآيزو: شهادة الجودة العالميَّة التي وضعتْها منظَّمة المواصفات الدّوليَّة. ولتحقيق الجودة لا بدَّ من مراعاة عدَّة أمور منها:

- الاهتمامُ بالتّدريب والتّنميةِ البشريّةِ.
  - الاهتمامُ بالبحوثِ والتَّطويرِ.
- تشجيع الابتكار والعمل ضمن فريق .
  - توفّر الإدار ات الواعية و المتفتّحة.
- تحقيق المعايير المطلوبة في المنتج.



# الأنشطةُ التّعلّميّةُ والتّقويميّةُ

## ١- علِّلْ ما يأتي:

- العملُ حاجةٌ اجتماعيةٌ .
- العملُ سبيلُ نهضةِ الأمّةِ وازدهار الحضارةِ .
  - الكفاءة شرط لإتقان العمل.
- ٢ حلّل القولَ الآتي: (إذا كانَ العملُ رسالةَ الأحياءِ فإنَّ الكُسالي غيرَ العاملينَ موتى)
   موضتحاً أثرَ العمل في الصِيِّةِ النَّفسيَّةِ .
  - ٣- ما الأخطارُ التي يتعرّضُ لها المجتمعُ من جرّاءِ تفشّي البطالةِ ؟
- ٤- هلْ بإمكانِ نوع العملِ وحدَهُ أَنْ يجعلَ الإنسانَ يحتلُ مكانةً اجتماعيَّةً رفيعةً ؟ وضِّحْ ذلك .
  - ٥- عُدْ إلى أَحدِ المصادرِ واذكر عملاً لكلِّ مِنْ نبيِّ وصحابيِّ وعالمٍ .

| عمله | اسمه |            |
|------|------|------------|
|      |      | النّبيّ    |
|      |      | الصَّحابيّ |
|      |      | العالِم    |

<sup>(</sup>١) أخرجه البيهقي في شُعب الإيمان (٢ ٣ ٥)

- ٦- استنتج أثر الدُّقَّةِ والإحكام في إتقان العمل في الفرد والمجتمع.
- ٧- ابتكر فكرة عميقة من الممكن أن تُحوّل إلى مشروع ناجح يُسهم في نهضة الوطن ثمّ كوّن مع زملائك فريق عمل القتراح بعض العناصر التي تُسهم في نجاح فكرتك .
  - - اقتراحُ السُّبل الممكنةِ لتنفيذِها :

<u>-</u>~ - 7 - 1

- - ابحث في طرق تنفيذ هذا البديل:

متى ؟ أين ؟ كيف ؟

- \* ناقشْ زملاءَكَ المخالفينَ لكَ في بعضِ طُرقِ التّنفيذِ للاتّفاقِ على أفضلِ الطّرق.
- ٨- علّق على العبارةِ الآتيةِ : ( ليسَ ثمّة فقر في الثّروةِ والمالِ ولكنَّ الفقر في التّفكيرِ والعقولِ وقصورِ الهمم ) .
- 9- قالَ تعالى: ﴿ قَالُواْ يَكَا الْقَرْنَيْنِ إِنَّ يَأْجُوجَ وَمَأْجُوجَ مُفْسِدُونَ فِي الْأَرْضِ فَهَلْ بَحْعَلُ لَكَ خَرِّمًا عَلَىٰ أَن بَعْعَلُ بَيْنَا وَ وَيَنْهُمْ سَدًّا اللهُ خَرِّمًا اللهُ خَرِّمًا عَلَىٰ أَن بَعْعَلُ بَيْنَا اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَي
  - أ- الإنسانُ كائنٌ يتميَّزُ بالإبداع دلِّلْ على هذا من قصَّةِ ذي القرنين.
  - ب- هلْ تؤيد مبدأ الاستعانة بالآخرين والتواصل معهم في الإطار العملي والعلمي ؟
     ج- ما رأيُك في المقولة الآتية: (من لا يملك مالاً فقير، ومَن لا يملك إلا المال أفقر)؟



<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> سورة الكهف/ ( ۹۲-۹۶)



# الإسلامُ والتّربيةُ البيئيّةُ

- خلقَ الله سبحانَهُ وتعالى البيئةَ بمكوِّناتِها المختلفةِ صالحةً لحياةِ الإنسانِ والقيامِ بما كلَّفهُ الله فيها من الخلافةِ والعمارةِ والعبادةِ، وزوَّدها بآلياتٍ تحافظُ عليها وتعملُ على نمائِها وجمالِها وتوازنِها.
  - ما مفهومُ البيئةِ ؟
  - ما موقف الإسلام من البيئة ؟

#### مفهوم البيئة:

البيئة: هي النّظامُ العامُّ الطّبيعيّ الذي تعيشُ فيهِ الكائناتُ، ويشملُ الأرضَ والسّماءَ والهواءَ والبحارَ والأنهارَ والجبالَ والحيوانَ والنّباتَ وغيرَ ذلكَ ممّا خلّقهُ الله تعالى وسخّرَهُ ليكونَ مجالاً للحياةِ، ووسطاً صالحاً لتحيا فيهِ المخلوقاتُ.

## = موقف الإسلام من البيئة:

سعى الإسلامُ بتوجيهاتِهِ الأخلاقيَّةِ، وتشريعاتِهِ الإنسانيَّةِ للمحافظةِ على عناصرِ البيئةِ ومكوّناتِها، وعملَ على تنميتِها وتحسينِها ورفض كلَّ عملٍ فيهِ إفسادُ للبيئةِ أو إساءة البيها لأنَّ فسادَ البيئةِ بتلوّنِها أو استنزافِ مواردِها أو الإخلالِ بتوازنِها يُهدِّدُ حياةَ الإنسانِ وكلَّما استمرَّ تعدي الإنسانِ على البيئةِ ازدادَ الخطر على الإنسان يوماً بعدَ يوم .

من هنا جاء أمرُ الإسلامِ بالإحسانِ إلى البيئةِ بكلِّ عناصرِ ها: الإحسانِ للحيوانِ والإحسانِ للنَّباتِ وللماء وللهواء... قالَ على الله الله عناصر ها: الإحسانَ على كلِّ الله على كلل الله على ال

#### موقف الإسلام من إفساد البيئة:

عدَّ الإسلامُ إفسادَ البيئةِ عملاً مُحرَّماً يُعاقبُ فاعلُهُ، فإفسادُ البيئةِ يُنافي جوهرَ الإسلام في أمور عدَّةٍ ومنها:

- ١- إنَّ إفسادَ البيئةِ والإساءة إليها يُنافي ما دعا إليهِ الإسلامُ من العدل والإحسان اللَّذين أمرَ اللهُ تعالى بهما في كتابهِ العزيز قالَ تعالى : ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ يَأْمُرُ بِٱلْعَدُٰلِ وَٱلْإِحْسَانِ ﴿ (١).
- ٢- إِنَّ تخريبَ البيئةِ في أرض الله ومُلْكِهِ يُنافي مهمَّةَ الاستخلافِ التي كلُّفَ اللهُ تعالى بها الإنسانَ في الأرض، حيثُ جعلَهُ خليفةً فيها ليعملَ وفقَ أحكامِـــهِ وشرعِهِ، قالَ تعالى: ﴿ قُلْ يَعِبَادِ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱلْقُواْ رَبَّكُمْ لِلَّذِينَ ٱحْسَنُواْ فِي هَاذِهِ ٱلدُّنْيَا حَسَنَةٌ وَأَرْضُ ٱللَّهِ وَسِعَةٌ ﴾ (٢). اذكر بعض وسائل وقاية المياهِ من التَّلوَّثِ
- ٣- إنَّ إفسادَ البيئةِ يُنافى ما أمر َ اللهُ تعالى بهِ الإنسانَ من عمارةِ الأرض وإصلاحِها، وما نهاهُ عنهُ من إفسادِها وتخريبها قالَ تعالى : ﴿ وَلَا نُفِّي لَهُ وَا فِي ٱلْأَرْضِ بَعْدَ إِصْلَحِهَا ﴾ (").

ما أَثْرُ النَّاوِّثِ البيئيّ في إحداثِ ثغرةٍ في طبقةِ الأوزون؟ وضِّحْ أَثْرَ هذهِ الثَّغرةِ في حياةِ الكائناتِ الحيَّةِ.

#### من وجوه إفساد البيئة:

إنَّ الله تعالى قد خلق البيئة بكلِّ مكوّناتِها صالحة متوازنة متكاملة ولكنَّ الإنسانَ بظلمِهِ وجهلِهِ أفسدَها بعد إصلاحِها، وساهمَ في اختلال توازنِها، ومن وجوهِ إفسادِ البيئة : ١ - استنزاف الموارد: ويُقصدُ به استهلاك موارد البيئة بما يزيد عن الحاجةِ الحقيقيّةِ ممّا يُسبّبُ اضطراباً في النّظام البيئيّ يُهدّدُ حياةً الإنسان والكائناتِ الحيَّةِ عامَّةً، فقد خلقَ اللهُ تعالى المواردَ بوفرةٍ كبيرةٍ، لكنَّ الإنسانَ لم يُحافظ عليها ولم يستخدمُها باقتصادٍ واعتدال، بل أسرفُ في استعمالهِ لها ممّا شكُّلُ خطراً يُهــدِّدُ

بزوالها . كيفَ تواجهُ مشكلة الإسرافِ في استخدام المياهِ بصورةٍ منطقيَّةٍ.

<sup>(</sup>١) سورة النحل/ ٩٠

<sup>(</sup>۲) سورة الزمر/ ۱۰ (۳) سورة الأعراف/ ۲۰

- ويتمثّلُ استنزافُ المواردِ في عدّةِ أمور ومنها:
- ١- إساءة استعمالها وإهمالها حتى تفسد أو تهاك .
  - ٢ استخدامُها في غير ما خُلِقتْ له .
  - ٣- الإسرافُ وتجاوزُ الحدِّ في استهلاكِها .
- ٢ الإفسادُ في الأرض: أضرا الإنسانُ بالبيئةِ فأضرا بنفسيهِ ، وصدق الله العظيمُ إذ يقولُ : ﴿ ظَهَرَ ٱلْفَسَادُ فِي ٱلْبَرِّ وَٱلْبَحْرِبِمَا كَسَبَتْ أَيْدِى ٱلنَّاسِ لِيُذِيقَهُم بَعْضَ ٱلَّذِي عَمِلُواْ لَعَلَّهُمْ نَرْجِعُونَ ﴾ (١).
- ووجوهُ الإفسادِ كثيرةً تشمل الجوَّ والبحر والبرَّ كإماتِةِ الأحياءِ، وتلويثِ البيئةِ بالإشعاعاتِ الذريَّةِ والنُّوويَّةِ وتلويثِ البيئةِ بالضَّجيج والصَّخب كأصواتِ المفرقعات والموسيقا الصَّاخبة وغيرها ... وتبديد الطَّاقات واستنزاف الموارد في غير حاجة و لا مصلحة، وتعطيل المنافع.

## اذكر وجوهاً أخرى تُسهمُ في إفساد البيئة.

- فقد أساءَ الإنسانُ للهواءِ وللماءِ مصدرَي الحياةِ، كما أساءَ للتّربةِ، وأضرَّ بالتّروةِ النَّباتيَّةِ التي هي مصدر لغذاءِ الإنسان، كما أساء للثَّروةِ الحيوانيَّةِ من خلال القتل العبثيّ للحيو إناتِ لغير منفعةِ و هذا ممّا حرَّمهُ الإســـلامُ قـــالَ ﷺ : " مَــنْ قتــلَ عصفوراً عبثاً عجَّ إلى الله يومَ القيامةِ يقولَ: (يا ربِّ إنَّ فلاناً قتلَّني عَبثاً، ولم يقتلني لمنفعة ) "(٢).
- وليستُ ظاهرة الاحتباس الحراريّ (أي ارتفاع درجة حرارة الأرض) إلاّ وجهاً من وجوهِ الإساءةِ إلى البيئةِ حيث يزدادُ سمكُ الغلافِ الجويّ بفعل الغازات الكثيرةِ المتصاعدةِ إليهِ من المصانع والسيّاراتِ ممّا لا يسمحُ للحرارةِ النّاتجةِ عن أشعةِ الشَّمس أن ترتدُّ بمعدل طبيعيّ لتخترقُ الغلافُ إلى الفضاءِ .

حدِّدِ العلاقة بينَ الوازع الدِّينيّ والتّلوّثِ البيئيّ.

<sup>(</sup>۱) سورة الروم/ ۱ ؛ (۲) أخرجه النساني (۵۳۵)

## أدلة اهتمام الإسلام بالبيئة :

اهتمَّ الإسلامُ بمواردِ البيئةِ ولا سيما الثّروةِ الحيوانيَّةِ والنّباتيّةِ والمائيّةِ وغير ذلكَ ممّا جعلَهُ الله سببا لرزق الإنسان ورغد عيشهِ في دنياه، ومن أدلَّةِ اهتمام الإسلام بالبيئة:

- ١ ذكر َ القرآنُ الكريمُ أنَّ كلُّ ما سخَّرَهُ اللهُ تعالى لعبادهِ من أسباب الزّرع والشّجر والخضرة من النّعم الكثيرة، قالَ تعالى:
- ﴿ هُوَ ٱلَّذِي ٓ أَنزَلَ مِنَ ٱلسَّمَاءِ مَأَةً لَكُمْ مِّنهُ شَرَابٌ وَمِنْهُ شَجَرٌ فِيهِ تُسِيمُونَ 🕒 يُنْبِتُ لَكُمْ بِهِ ٱلزَّرْعَ وَٱلزَّيْتُونَ وَٱلنَّخِيلَ وَٱلْأَعْنَبَ وَمِن كُلِّ ٱلثَّمَرَتِّ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَاَّيَةُ لِقُوْمِ يَنْفَكُّرُونَ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّ
- ٢- أمر النّبي على بالغرس والزّرع وحثُّ عليهِ قالَ عليه: " إِنْ قَامَتِ السَّاعَةُ وَفِي يَدِ أَحَدِكُمْ فَسِيلَةٌ ، فَإِن اسْتَطَاعَ أَنْ لا تَقُومَ حَتَّى يَغْرسَهَا فَلْيَغْرسْهَا "(٢).
- ٣- اهتمَّ الإسلامُ بالنَّظافةِ عامَّةً وعُنى بنظافةِ الطَّريقِ وجعل إماطة الأذى عن الطّريق شعبة من شُعب الإيمان. قالَ على الله الطّريق شعبة من شُعب الإيمان. "الإيمانُ بضعٌ وسبعونَ شُعبةً فأفضلُها قولُ: لا إلهَ إلا الله وأدناها إماطةُ الأذي عن الطربق "(٣).

كما اهتمَّ بمصادر المياهِ باعتبارها عصب الحياةِ ومصدر َها وحثٌ على التّرشيدِ في استعمالها، ونهى عن تلويثِها.

<sup>(</sup>۱) سورة النحل/ (۱۰-۱۱) (۲) أخرجه البخاري في الأدب المفرد (۲۷۹) (۳) أخرجه مسلم (۳۵)

#### واجبُ الإنسان نحو البيئةِ:

- أمر الإسلامُ بالمعروفِ ونهى عن المنكر، ولا شكَّ أنَّ إصلاحَ البيئةِ وجة من وجوهِ المعروفِ وإفسادَها أو الاعتداءَ عليها وجهٌ من وجوهِ المنكر، فكلُّ إنسان مسؤول عن سلامة البيئة ورعايتِها، وإنَّ من واجب المسلم نحو بيئتِهِ أن:
  - ١- يحافظَ على مواردِها وطيِّباتِها فلا يُسيءُ إليها، لأنَّهُ سيُسألُ عنها أمامَ الله تعالى . قالَ تعالى: ﴿ ثُمَّ لَتُسْتَكُنَّ يَوْمَهِذِ عَنِ ٱلنَّعِيمِ ﴾ (١).
- ٢- يشكر َ الله تعالى عليها فهي من نعم الله تعالى على الإنسان فقد هيّاها له لتكون في خدمته ومصلحته ومن الواجب أن تُقابلَ بالشّكر حتّى يحفظَها واهبُها سبحانهُ ويبارك فيها. قالَ تعالى: ﴿ لَإِن شَكَرْتُمْ لَأَزِيدَنَّكُمْ ۗ ﴿ (١).
- ٣- يحفظ أمانة البيئة ويرعاها باعتبارها أمانة ائتمنَ الله تعالى عليها الإنسان، فقد سخّرها له وحمَّلهُ مسؤوليَّةَ حمايتِها لتستغيدَ الأجيالُ القادمةُ من خيراتِها فلا يجوزُ لهُ التَّفريطُ فيها أو تعريضه اللضياع. قالَ تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ هُو لِأَمَنَاتِهِمْ وَعَهْدِهِمْ زَعُونَ ﴾".
- فالانتفاعُ بالبيئةِ حقّ عامٌّ لجميع الكائناتِ من البشر والحيواناتِ والنّباتاتِ ومَـنْ أضر البيئة فقد أضر بجميع المخلوقات.

## كيف نُحافظُ على بيئة سليمة؟

- إِنَّ مشكلةً فسادِ البيئةِ وتلوِّتِها هي مشكلةٌ أخلاقيَّةٌ، وعلاجُها الصَّحيحُ يكمنُ في عدَّةِ أمور ومنها:
- ١- تربية الضمير الحيّ النّابع من العقيدة السّليمة والذي يدعو إلى الرّقييّ بأخلاق النَّاس، وإحياء قيَم الإحسان والرَّحمةِ والرَّفقِ والاعتدال ... وغير ذلكَ من الفضائل.
  - فهذا أبو بكرِ الصّدّيق الله يوصي أمير جيشه الذي بعثّه إلى الشّام قائلاً: (و لا تعقر َنَّ شاةً و لا بعيراً إلا لمأكلةٍ ، و لا تحرقَنَّ نخلاً ، و لا تُغرقَنُّهُ..) (1).

 <sup>(</sup>۱) سورة التكاثر /۸
 (۲) سورة إبراهيم /۷
 (۳) سورة المؤمنون /۸

<sup>(</sup>٤) أخرجه مالك (٩٦٥)

- ٢ غرسُ الوعي بما أمرَ اللهُ تعالى به؛ لأنَّهُ يصنعُ الأخلاقَ التي تولَّدُ شعوراً ودافعاً قويّاً من داخل الإنسان يُحفّزه على عمل الخير واجتناب الشّرِّ.
- ٣- غرسُ الثّقافةِ البيئيّةِ الواعيةِ من خلالِ المؤسساتِ التّربويّةِ الثّقافيَّةِ التّـي تعمـلُ على الرُّقيّ بفكرِ الأمَّةِ، ومن خلالِ أجهزةِ الإعلامِ الهادف، فالثّقافةُ الواعيةُ هـي التي تُغيّرُ الأفكار الخاطئة والسّلوكيّاتِ المنحرفة.



# الأنشطةُ التّعلّميّةُ والتّقويميّةُ

# ١ - علِّلْ ما يأتى:

- اعتداءُ الإنسان على البيئةِ .
- وجوب المحافظة على البيئة .
- ٢ ورد في الحديثِ أنَّ رسولَ الله ﷺ مرَّ بسعدٍ رهو يتوضناً، فقالَ: "ما هذا السَّرفُ ؟ فقالَ: أفي الوضوءِ إسرافٌ؟ قالَ: نعم وإن كنتَ على نهر جار ". (١)
- \* استنتجْ من الحديثِ الشّريفِ هدي النّبيِّ عَلِي في المحافظةِ على بعضِ مكوّناتِ البيئةِ.
  - ٣- اكتب مقالاً حول بعض مظاهر عناية الإسلام بالبيئة .
    - ٤ بيِّنْ مضارَّ كلِّ ممّا يأتي على بيئتِك.

- دخانُ السّيار اتِ.

- قطعُ أشجار الغاباتِ.
- إثارةُ الضّوضاءِ والضّجيج.
- الملصقاتُ التي تشوِّهُ المنظرَ العام.
  - ٥- دلُّ من السُّنَّةِ النَّبويَّةِ الشَّريفةِ على أنَّ الحفاظَ على البيئةِ جزءٌ من عقيدةِ المؤمنِ.
    - ٦- حمايةُ البيئةِ مؤشِّرٌ حضاري، علِّ ارتباطَ الحضارةِ الرّاقيةِ بالبيئةِ السّليمةِ.
  - ٧- في ضوء كونك مواطناً صالحاً تستفيد من خيرات البيئة عبّر عن واجبك تجاهها.
  - ٨- استعنْ بمصادر المعرفة للبحث عن بعض مظاهر تلوّث البيئة، ثمّ اقترحْ حُلولاً مناسبةً لمكافحتِها في ضوء فهمك للمشكلة.
- ٩- ما رأيُكَ في بعضِ الوسائلِ الحديثةِ التي تدمِّرُ البيئةَ وتفسدُها تحت شعارِ التَّقدّمِ العلميّ ؟
  - ١ فكر في استراتيجيَّةٍ جديدةٍ لنشر ثقافةِ المحافظةِ على البيئةِ، واكتبها في دفترك.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن ماجة (٢٥)



## المحبَّةُ والتَّآلفُ

- أقرَّ الإسلامُ المحبَّةَ، ونادى بالتَّالف والاتَّحادِ توطيداً للعلاقاتِ الإنسانيَّةِ وتأكيداً على الأخوَّةِ البشريَّةِ التي أقامَ الإسلامُ على أساسها مجتمعاً إنسانيًا فريداً شعارُهُ: " لا يؤمنُ أحدُكم حتَّى يحبَّ لأخيهِ ما يُحبُّ لنفسهِ "(١).

وممّا يؤكّد أهميّة التّآلف والاتّحاد في بناء المجتمع أنّ النّبي على في أوّل لقاء له مع المسلمين في المدينة جعل التّآلف لُحمة للرّوابط الإنسانيّة فقال على الشّلام، وأطعموا الطّعام، وصلوا الأرحام، وصلّوا والنّاسُ نيامٌ تدخلوا الجنّة بسلام " (٢) .

- \* كيفَ كانَ حالُ العرب قبلَ الإسلام؟
- \* ما دورُ الإسلام في القضاء على الصِّراعاتِ التي كانت بينَ القبائلِ العربيَّةِ ؟

#### أهميّة الوحدة في حياة الفرد والمجتمع:

إنَّ ائتلافَ القلوبِ والمشاعرِ، واتّحادَ الأهدافِ والغاياتِ من أهمِّ تعاليمِ الإسلامِ كما أنَّ توحيدَ الصّقوفِ واجتماعَ الكلمةِ هما الدّعامةُ الوطيدةُ لبقاءِ الأمَّةِ ودوامِ تقدّمِها ونجاحِ أهدافِها ورسالتِها، ولقد حرصَ الإسلامُ على الوحدةِ والتّآلفِ لِما لهما من فوائدَ في حياةِ الفردِ والمجتمع ومنها:

1- الاتّحاد يقوِّي الضّعفاءَ ويزيدُ الأقوياءَ قوَّةً على قوَّتِهم، وهذا ما أشارَ إليهِ الحديثُ الشَّريفُ بعضاً وشبَّك ﷺ الحديثُ الشَّريفُ بعضاً وشبَّك ﷺ بينَ أصابعِه " (٣).

اذكر فوائد أخرى للاتّحاد.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (۱۳)

<sup>(</sup>۲) أخرجه الدارمي (۱٤٧٨)

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٢٣٣٤)

<sup>(1)</sup> سورة الحجرات/١٠

<sup>(°)</sup> سورة الأنفال/٢٤

## أستثمر وأوظف

- قالَ تعالى: ﴿ وَٱعْتَصِمُواْ بِحَبْلِ ٱللَّهِ جَمِيعًا وَلَا تَفَرَّقُواْ وَٱذْكُرُواْ نِعْمَتَ ٱللَّهِ عَلَيْكُمْ إِذْ كُنتُمْ أَعْدَاءَ فَأَلَّفَ بَيْنَ قُلُوبِكُمْ فَأَصْبَحْتُم بِنِعْمَتِهِ إِخْوَانًا ﴿(').
  - استنتج من الآية الكريمة دلالات وجوب الوحدة في الإسلام.
    - في ضوء فهمك للآية السَّابقة حدّد مفهوم الوحدة.

## موقفُ الإسلام من الفرقةِ والتّنازع:

يدعو الإسلامُ إلى الوحدةِ والتَّالف، ويُحذِّرُ من الفرقةِ والتّنازع، فالشِّقاقُ يُضـعفُ الأممَ القويَّةَ، ويُميتُ الأممَ الضَّعيفةَ، وحرصاً على سلامةِ الأمَّةِ وحفظِ كيانها، فقد أطفأً الإِسلامُ بوادرَ الفتنةِ والخِلافِ والنّزاع، وأمرَ الأفرادَ أن يتّحِــدُوا ويتــآلفُوا ويتعاونُوا للحفاظِ على استمرارِ عزِّهم وأمنِهم، وعدَّ الأمَّةَ الواحدة كالجسدِ الواحد قَالَ ﷺ : " مَثَلُ المُؤمنينَ في توادِّهِم، وتراحُمِهم، وتعاطُفِهم مَثَلُ الجسدِ إذا اشتكى منهُ عضو تُدَاعَى لهُ سائر الجسدِ بالسَّهر والحُمَّى "(٢).

\* كما حذَّرَ الإسلامُ من التّشتّتِ والانقسام بينَ الأفرادِ، ودعا إلى توحيدِ الجهودِ والتَّكامل في ميادين العِلم والثَّقافةِ والاقتصادِ... وتبادل الخبر ات والمنافع، والوحدةِ في كلِّ ما من شأنِهِ أنْ يعودَ بالخير والنُّفع على الأمَّةِ، قــالَ تعــالى: ﴿وَأَنَّ هَٰذَا صِرَطِى مُسْتَقِيمًا فَأَتَّبِعُوهٌ وَلَا تَنَّبِعُواْ ٱلسُّبُلَ فَنَفَرَّقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ ۚ ذَلِكُمْ وَصَّنكُم بِهِ ـ لَعَلَّكُمْ تَنَّقُونَ ﴾(").

<sup>(</sup>۱) سورة أل عمران/۱۰۳ (۲) أخرجه مسلم (۲۷۹۰) (۳) سورة الأنعام/۱۰۳

## = العواملُ التي تُعزِّزُ الاتّحادَ في حياةِ الأمَّةِ والوطن:

حرصَ الإسلامُ على الاتّحادِ والتّرابطِ، وحذّر من التّفرق والتّناحرِ، فوضع دعائمَ فكريَّة وخُلقيّة لتعزيز الاتّحادِ والتّرابطِ، ومنها:

١- اتباعُ المنهجِ الوسطِ الذي يتجلَّى فيه التَّوازنُ والاعتدالُ بعيداً عن طرفي الغلوِ والتَّه ريطِ في كلِّ شيءٍ، حيثُ كانَ منهجُ الصَّحابةِ هو التّيسيرُ والمسامحةُ في فروعِ المسائلِ، حتَى لا يخرجُوا من اليُسرِ إلى العُسرِ، ومن السَّعةِ إلى الحرجِ، وهذا ممّا نهـى عنـهُ الإسـلامُ قالَ سبُحانه: ﴿ وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمُ فِي ٱلدِّينِ مِنْ حَرَجٍ ﴾ (١).

ومن كلمات الإمام علي الله العالم النَّمط الوسط، يلحق به التَّالي ويرجع إليه العالى (٢).

٢- التَّعاونُ في القُضايا والأحكامِ المتَّفق عليها (كالتَّسليمِ بأركانِ الإيمانِ، وأنَّ القرآن كلامُ اللهِ تَعالى) والتَّعاونُ على غرسِ معاني الإيمانِ القرآنيِّ في نفس النَّاشئة والشَّبابِ بعيداً عن الجدل والشَّقاق.

٣- عَدُّ الاختلافِ في الفروعِ رحمةً وسَعَةً: فتباينُ الرَّأي في بعض القضايا الاجتهاديَّة واختلافُ وجهاتِ النَّظرِ لا يعني الشَّقاقَ والنَّزاعَ، ولا يدعو إلى الفرقة؛ بل هو أمرُ أقرَّهُ الإسلامُ، وعدَّهُ رحمةً وسَعَةً، وذلكَ لاختلافِ طبائعِ البشرِ والأماكنِ والأزمانِ، وهذا الاختلافُ ثروة محمودة، لكنَّهُ يصبحُ مذموماً إذا كانَ سببُهُ التَّعصيُّبَ للرَّأي واتباعَ الهوى. وإنَّ التَّسامحَ في القضايا المختلفِ فيها واجبٌ شرعيّ دعا إليهِ الإسلامُ، وما أحسنَ قولَ القائلِ: (نتعاونُ فيما اتفقنا عليه ويعذرُ بعضننا بعضاً فيما اختلفنا فيه) (").

وهذا التَّسامحُ يقومُ على مجموعةٍ من المبادئ أهمّها احترامُ الرَّأي الآخر.

## اذكر مبادئ أخرى لتعزيز الاتّحاد في حياة الأمَّة والوطن.

٤ - حسنُ الظَّنِّ بالآخرين ونبذُ التَّكفيرِ: فحسنُ الظَّنِّ بالآخرين مبدأُ أخلاقي يجبُ التَّعاملُ به بينَ النَّاس، ومن أعظمِ شُعَبِ الإيمانِ التزامُ حسنِ الظَّنِّ، والابتعادُ عن سُوءِ الظَّنِّ، وقد حذَّرَ النَّبيُ على من سُوءِ الظَّنِّ فقالَ: " إِيَّاكُم والظَّنَّ فإنَّ الظَّنَ أكذبُ الحديثِ " (١٠) .

ومن أخطرِ أدواتِ التَّدميرِ لبنيانِ الاتِّحادِ والتَّقاربِ بين المؤمنينَ هو التَّكفيرُ، والسُّنَةُ النَّبويَّةُ تُحذِّرُ أَبلغَ التَّحذيرِ من اتِّهامِ النَّاسِ بالكفرِ، ومن ذلكَ ما وردَ عن رسولِ اللهِ ﷺ أَنَّهُ قالَ: "مَنْ رَمَى مُؤمنِاً بكُفْر فهو كَقَتْلِهِ "(٥).

<sup>(</sup>١) سورة الحج/٨٧

<sup>(</sup>٢) أبو نعيم في الحلية

<sup>(</sup>٣) من أقوال رشيد رضا

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري (٥٠٠)

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري (٩٥٧٥)

- الإخلاص والتَّجر دُ من الأهواء: إنَّ الإخلاص شه يجمع ويُوحدُ، أمّا اتباع الهوى فهو يُفرِّقُ ويُمزِق .
- 7 التّحريّرُ من التّعصيّب: وذلك بأنْ يتحريَّرَ الإنسانُ من التّعصيّبِ لآراءِ الأشخاصِ، فلا يقيّدُ نفسهُ إلا بالدَّليلِ والحُجَّةِ والبرهانِ، فالحقُّ أحقُّ أنْ يُتَبعَ، وأول ما ينبغي أن يتحريَّرَ الإنسانُ منهُ تعصيّهُ لرأيهِ الشَّخصيّ، فلا يتراجعُ عن رأيهِ ولو ظهر له خطؤه، ويظلُّ مُستمسكاً به، ومُدافعاً عنه، انتصاراً للنّفس، واتباعاً للهوى.

ورضي الله عن الإمام الشَّافعي الذي قال: «والله ما أُبالي أنْ يظهر الحقُّ على لساني أو على لساني أو على لسان خصمي» (١).

- ومن المرتكزاتِ الأخلاقيَّةِ التي تُعزِّزُ الاتِّحادَ في حياةِ الأُمَّةِ والوطنِ: الحوارُ بالتي هي أحسن، الذي نبَّهَ إليهِ اللهُ تعالى في قولِهِ: ﴿ أَدْعُ إِلَى سَبِيلِ رَبِّكَ بِٱلْحِكْمَةِ وَٱلْمَوْعِظَةِ ٱلْحُسَنَةِ أَلَى سَبِيلِ رَبِّكَ بِٱلْحِكْمَةِ وَٱلْمَوْعِظَةِ ٱلْحُسَنَةِ وَكَدِلْهُم بِٱلَّتِي هِى أَحْسَنُ ..... ﴾ (٢) فالحوارُ العلميّ بهدوء واتزانٍ هو السّذي ينبغي أنْ يسودَ بينَ النَّاس، لا الأسلوبُ الانفعاليّ الغاضبُ الذي يزرعُ بذور الكراهيةِ والشّقاق.



## الأنشطةُ التّعلّميّةُ والتّقويميّةُ

١- قالَ تعالى: ﴿ وَلَوْ شَآءَ رَبُّكَ لَجُعَلَ ٱلنَّاسَ أُمَّةً وَحِدَةً وَلا يَزَالُونَ مُغْلِفِينَ ﴾ (٦)
 قالَ تعالى: ﴿ وَمِنْ ءَايَـٰكِهِ ء خَلَقُ ٱلسَّمَوْتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱخْذِلَـٰكُ ٱلْسِنْذِكُمْ وَٱلْوَٰذِكُمُ ۚ إِنَّ فِي ذَالِكَ
 قالَ تعالى: ﴿ وَمِنْ ءَايَـٰكِهِ ء خَلَقُ ٱلسَّمَوْتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱخْذِلَـٰكُ ٱلْسِنْذِكُمْ وَٱلْوَٰذِكُمُ ۚ إِنَّ فِي ذَالِكَ
 لَايَـٰتِ لِلْعَـٰكِلِمِينَ ﴾ (١٠) .

أ- أيُّ الخيار اتِ الآتيةِ يُحدِّدُ نوعَ الاختلافِ في النَّصِّ الأوَّلِ:

(اختلاف تضاد ، اختلاف تنوع ، اختلاف تناقض).

ب- ما الحكمةُ من خَلْقِ النَّاسِ مختلفين؟

٢- عدّدْ بعضَ العوامل التي تسبّبُ الفرقة بينَ النّاس.

٣- اقترحْ أكبر عددٍ ممكن من الفرضياتِ التي تُعزِّزُ الوحدة الوطنيَّة .

<sup>(</sup>١) أبو نعيم (حلية الأولياء)

<sup>(</sup>٢) سورة النكل/٥١١

<sup>(</sup>۳) سورة هود /۸۱ ۱

<sup>(1)</sup> سورة الروم / ٢٢

٤ - قالَ الله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا اَجْتَنِبُواْ كَثِيرًا مِّنَ الظَّنِ إِنْ ﴿ بَعْضَ الظَّنِ إِنْهُ ۗ وَلَا يَغْتَب بَعْضُكُم بَعْضًا . . . ﴿ اَ اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى الللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى الللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَل

وقالَ تعالى : ﴿ وَلَا تَكُونُواْ كَالَّذِينَ تَفَرَّقُواْ وَاخْتَلَفُواْ مِنْ بَعْدِ مَا جَآءَهُمُ ٱلْبَيِّنَتُ ... ﴿ (٢).

والمطلوب: أجب عما يأتى:

أ- في ضوء فهمك للنَّصينِ السَّابقينِ حدِّدْ موقف الإسلام من الفرقة والتَّنازع.

ب- استخرج من النَّصّينِ السَّابقينِ بعض الأخلاق المذمومةِ التي تؤدّي إلى التَّفرّق والتَّمزّق.

ج- ماذا تفهم من قولِهِ تعالى: ﴿ وَلَا تَكُونُوا كَالَّذِينَ تَفَرَّقُوا وَأَخْتَلَفُوا ... ﴾

٥- بيِّنْ رأيكَ في موقف الإسلام من تعزيز الوحدة والتَّالف.

٦- في ضوء فهمك لموقف الإسلام من تعزيز الوحدة ومكافحة الفرقة، وضبّح ماذا تفعل في المواقف الآتية مُعلِّلًا إجابتك:

| التعليل | الفعل | الموقف                                                              |
|---------|-------|---------------------------------------------------------------------|
|         |       | المصالح على المصالح على                                             |
|         |       | در ءِ المفاسدِ.                                                     |
|         |       | <ul> <li>یتخیّل کثیر من النّاسِ أنّ الاختلاف</li> </ul>             |
|         |       | بينَ النَّاسِ ليسَ مصدراً للرَّحمةِ                                 |
|         |       | و النَّنوّ عِ.                                                      |
|         |       | النَّاسِ بسوءِ الظَّنِّ النَّاسِ بسوءِ الظَّنِّ اللَّاسِّ اللَّالِّ |
|         |       | مُعتقداً أنّ سُوءَ الظَّـنِّ بهــم هــو                             |
|         |       | الأصلُ في التَّعاملِ.                                               |

٧- من العواملِ التي تُعزِّزُ الوحدةَ الوطنيَّةَ حسنُ الظَّنِّ بينَ النَّاسِ ونبذُ التَّكفيرِ، وهما من المبادئِ الأخلاقيَّةِ والدِّينيَّةِ، اشرحْ ذلكَ بالتَّفصيل.



<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> سورة الحجرات/٢ ١

<sup>(&</sup>lt;sup>۲)</sup> سورة آل عمران /ه ۱۰

## وحدة مصادر التشريع الإسلامي

# من مصادر التَّشريع الإسلاميّ الفرعيّةِ ( الاستحسان )

جاءَ الإسلامُ بتشريعٍ خالدٍ يصلحُ لكلِّ زمانٍ ومكانٍ بما يعتمدُ عليهِ من مصادرَ أصليّةٍ تُحافظُ على الثّوابت، وتفتحُ أبواباً لمعالجةِ المتغيّراتِ، ومصادرَ فرعيّةٍ ترعى هذهِ الثّوابت وتواجهُ المستجدَّاتِ بما لا يتعارضُ معها، والتي منها الاستحسانُ الذي اعتُمِدَ مصدرَ توسعةٍ ومرونةٍ في تشريعِنا ومصدراً من المصادر الملائمةِ لمواكبةِ تطوراتِ الحياةِ المتجدّدةِ .

التنكرُ واتعلَمُ مصادرُ التَّشريعِ مصادرُ التَّشريعِ أصليَّة هي:
القرآن الكريم الترائع المرسلة العُرف المصالح المرسلة العُرف

#### • تعريفُ الاستحسان:

لغةً : عدُّ الشَّيءِ واعتقادُهُ حَسَناً . شرعاً : هو العدولُ بحكمِ المسألةِ عن نظائرِها لدليلٍ شرعيٍّ خاصٍّ بتلكَ المسألةِ .

\* إِنَّ المسائلَ المتشابهةَ تأخذُ حُكماً واحداً – هذهِ هي القاعدةُ – لكنْ نجدُ أحياناً بعضَ المسائلِ المشابهةِ لها أوصلَنا ذلكَ إلى حكمٍ فيهِ حرجٌ، وعندَ البحثِ نجدُ لها دليلاً خاصًا يكونُ أرفقَ وأكثرَ دقَّةً وحِكمةً، وهذا ما يُسمَّى الاستحسانَ .

فالاستحسانُ هو ترجيحُ دليلٍ شرعيِّ على دليلِ آخرَ ، وليسَ رأياً شَخصيّاً أو هويّ.

## أُفكِّرُ وأستنتجُ

- ١- حقيقة الاستحسانِ العدولُ عن حكمٍ اقتضاه دليلٌ شرعيٌ في واقعةٍ من الوقائعِ إلى حكمٍ شرعيٌ أخرَ فيها .
- ٢- هذا العدولُ لا بُدَّ أَنْ يستندَ إلى دليلٍ شرعيً من الكتابِ أو السَنَّةِ أو الإجماعِ وهذا يُسمَّى في اصطلاح الأصوليينَ: وجهَ الاستحسانِ، أو سندَ الاستحسانِ .

## أقارن وأكتشف

- الفرقُ بينَ القياس والاستحسان .
- ١- القياسُ هو إلحاقُ المسألةِ بما يُشبِهُها، فتأخذُ حكمَها، مثالُهُ: (تحريمُ الزِّراعةِ والإجارةِ وقتَ النِّداءِ للصَّلاةِ يومَ الجمعةِ قياساً على البيعِ)، بينما الاستحسانُ عدمُ إلحاقِها بالدَّليلِ ظاهراً، والحاقُها بدليل آخر فيهِ مصلحةٌ أو يُسرِّ.
- ٢- القياسُ يكونُ في المسائلِ التي لا دليلَ عليها من القرآنِ أو السنّةِ أو الإجماع، أمّا الاستحسانُ فيكونُ في المسألةِ التي تعارضَ فيها دليلان، أحدُهُما ظاهرٌ عامٌ، والآخرُ دقيقٌ خفيٍّ .
  - أنواعُ الاستحسان .
  - ينقسمُ الاستحسانُ تبعاً للدَّليلِ الذي يَثْبُتُ بهِ إلى أنواع:

## ١ - الاستحسانُ بالنَّصِّ

أَنْ يردَ نَصٌّ (منَ القرآنِ الكريمِ أو السُّنَّةِ) في مسألةٍ، يتضمَّنُ حُكماً بخلافِ الحكمِ الكليِّ الثَّابتِ بالدَّليلِ العامِّ.

مثالُهُ من القرآن الكريم: الوَصيّة.

رجلٌ أرادَ أن يوصيَ بجزءٍ من مالِه يُخصَّصُ بعدَ وفاتِهِ لعملٍ خيريِّ، فهل يجوزُ؟

- القياسُ: يقتضي عدم جوازِها لأنَّها تمليكٌ مضاف إلى زمنِ زوالِ الملكيَّةِ، وهو ما بعد الموتِ.
  - الاستحسان: يقتضى جوازَها لأنَّها استُثنيَتْ منْ تلكَ القاعدةِ العامَّةِ بقولِهِ تعالى:

﴿ مِنْ بَعْدِ وَصِيَّةٍ يُوصِي بِهَآ أَوْ دَيْنٍ ﴾ (١)

مثالُهُ من السُنَّةِ النَّبويَّةِ: الأكلُ أو الشُّربُ ناسياً في رمضانَ. شخصٌ نسى أنَّه صائمٌ فشربَ الماءَ، هل يُتمُّ صومَه أم يفسدُ؟

- القياس: يقتضي فسادَ الصّومِ لعدمِ الإمساكِ عن الطّعامِ والشّرابِ.
- الاستحسان: يقتضي عدم فساد الصّوم لأنّه استُثني بحديث رسول الله ﷺ:

<sup>&</sup>quot; مَنْ أَكَلَ نَاسِياً وهوَ صَائِمٌ فَلَيُتِمَّ صَوْمَهُ فَإِنِّمَا أَطْعَمَهُ اللهُ وسَقَاهُ "(٢).

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> سورة النساء/۱

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري ( ٦١٧٦)

#### ٢ - الاستحسانُ بالإجماع:

وهوَ أَنْ يفتيَ المجتهدونَ في مسألةٍ على خلافِ الأصلِ في أمثالِها، أو أَنْ يسكتوا عن فعلِ النَّاسِ من دونِ إنكار.

#### مثالُهُ:

عقد الاستصناع، وهو أنْ يتعاقدَ شخصٌ معَ صانعٍ على صنعِ شيءٍ محدّدٍ نظيرَ ثمنِ معيّن.

كأن تَطلُبَ من نَجَّارٍ أن يصنعَ لكَ مكتبةً بمواصفاتٍ معيَّنةٍ، بثمنٍ محدَّدٍ، فهل يجوزُ هذا العقد عُم أنَّ المكتبةَ غيرُ موجودة وقتَ العقد ؟

- \* القياسُ: يقتضى بطلانَهُ لأنَّ المعقودَ عليه وقتَ العقدِ معدومٌ.
- \* الاستحسانُ: يقتضي جوازَه، لإجماع العلماءِ على ذلكَ، مراعاةً لحاجةِ النَّاسِ ودفع الحرج.

#### ٣- الاستحسانُ بالعرف:

وهوَ العدولُ عن مقتضى القياسِ إلى حكم آخرَ يخالِفُهُ لجريانِ العُرفِ بذلكَ.

مثالُهُ: إجارةُ الحمَّامِ بأجرةٍ معيَّنةٍ من دونِ تَحديدٍ لقدرِ الماءِ المستعملِ في الاستحمام ومدَّةِ الإقامةِ في الحمَّامِ.

- \* القياسُ: يقتضى عدمَ الجواز لأنَّه لا يصحُّ العقدُ على مجهولِ.
- \* الاستحسانُ: يقتضى جوازَه، اعتماداً على العُرفِ الجاري رعاية لحاجةِ النَّاس.

#### ٤ - الاستحسانُ بالضَّرورة:

وهوَ أَنْ تُوجَدَ ضَرورةً تَحمِلُ المجتهدَ على تركِ القياسِ والأخذِ بمقتضى الضَّرورةِ أو الحاجةِ.

#### مثاله:

بئرُ ماءٍ وقعتْ فيه نجاسةٌ، فهل يَطهرُ ماءُ هذا البئرِ بِطرحِ قسمٍ منه؟

- \* القياسُ: يقتضى نجاسة ما تبقَّى في البئر وعدمَ طهارتِهِ لملامَستِهِ النَّجَاسَة.
- \* الاستحسانُ: يقتضي طهارةَ البئرِ بطرحِ قسمٍ من مائِهِ بحيثُ يذهبُ أثرُ النَّجاسةِ، وذلكَ مراعاةً للضَّرورة، وحاجةِ النَّاس إلى استعمالِهِ.

#### ٥- الاستحسانُ بالقياس:

هوَ العدولُ عَنْ حُكْمِ قياسٍ ظاهِرٍ، إلى حُكْمِ قِياسٍ أَدَقُ وَأَخْفَى مِنَ الْقِيَاسِ الأَوَّل، لكنَّهُ أَقوى حُجَّةً وَأُسدُّ نظراً.

#### مثالُهُ:

رجلٌ وَقَفَ أَرضاً زراعيّةً يكونُ ريعُها لخدمةِ مسجدٍ، ولم ينصَّ على حقّها في وصولِ ماءِ الشّربِ إليها وتصريفِ الماءِ منْها، فهلْ يدخلُ هذانِ الحقّانِ في الوقفِ أم لا؟

- \* القياسُ: لا يدخلُ هذانِ الحقّانِ في الوقفِ قياساً على البيع إذا لمْ يُشتَرَطْ ( قياسٌ جليٌّ).
- \* الاستحسانُ: يدخل الحقّانِ قياساً على الإجارة، فهو أولى من قياسه على البيع (قياسٌ خفيٌ).

#### ٦- الاستحسانُ بالمصلحةِ:

#### مثالُهُ:

وضعتَ قطعةَ قماشٍ عندَ خياطٍ ليخِيطَها لكَ قَمِيصاً، ثمَّ أخبركَ أنَّها تَلِفَتْ منْ دونِ تَقصير منه، هلْ عليهِ الضَّمانُ أم لا؟

- \* القياسُ: يقتضى عدمَ الضَّمان؛ لأنَّ الخيَّاطَ مُؤتَّمَنِّ ولا يضمنُ إلَّا إذا قَصَّرَ في الحفظِ.
  - \* الاستحسان: يقتضى الضَّمانَ مَنْعاً للتِّهاون ومحافظةً على أموالِ النَّاس.

#### أُفكِّرُ وأستنتجُ

قَالَ اللهُ تَعَالَى: ﴿ يُرِيدُ ٱللَّهُ بِكُمُ ٱلْيُسْرَ وَلَا يُرِيدُ بِكُمُ ٱلْعُسْرَ ﴾ اللهُ تَعالَى: ﴿ يُرِيدُ اللَّهُ بِكُمُ ٱلْعُسْرَ ﴾ اللهُ تَعالَى اللهُ تَعالَى اللهُ الله

- أحكامُ الإسلامِ مبنيَّةٌ على التَّيسيرِ ورفعِ الحرجِ بما يتناسبُ مع كلِّ زمانٍ ومكانٍ، والاستحسانُ أحدُ أوجهِ المرونةِ في التَّشريعِ ورفعِ الحرجِ وهو مستنبَطٌ من القرآنِ والسُّنَّةِ .

<sup>(</sup>١) سورة البقرة / ١٨٥

## الأنشطة التعلمية والتقويمية



## ١ - ضَعْ إشارةَ ( √ ) أمامَ العبارةِ الصَّحيحةِ وإشارةَ (× ) أمامَ العبارةِ غيرِ الصَّحيحةِ .

- الاستحسانُ فيهِ ترجيحُ قياسِ خفيّ على قياسِ جليّ بناءً على الهوى .
  - الاستحسانُ بالنَّصِّ يعنى الاستحسانَ بالقرآن أو السُّنَّةِ .
    - الاستحسانُ بالعُرْفِ مثالهُ جوازُ عقدِ الاستصناع .
    - الاستحسان يُثبت حيويّة ومرونة التَّشريع الإسلامي .

## ٢- استنتجْ حُكمَ كلِّ من الأمثلةِ الآتيةِ قياساً واستحساناً مُحدِّداً نوعَ الاستحسان فيها .

| نوعه | الاستحسان | القياس | المثال                                                               |  |
|------|-----------|--------|----------------------------------------------------------------------|--|
|      |           |        | <ul> <li>نظامُ الوجبةِ المفتوحةِ ( البوفيه المفتوح ) حيثُ</li> </ul> |  |
|      |           |        | يُحدَّدُ سعرٌ معيَّنُ للشَّخصِ الواحدِ بغضِّ النَّظرِ                |  |
|      |           |        | عن مقدارِ أكلِهِ.                                                    |  |
|      |           |        | ■ أوقفَ أرضاً على مسجدٍ ولم ينصَّ على حقِّ                           |  |
|      |           |        | الشُّربِ وتصريفِ المياهِ منها.                                       |  |
|      |           |        | ■ تبرُّعُ شخصٍ سليمٍ بكليةٍ منهُ لشخصٍ تعطَّلتْ                      |  |
|      |           |        | كليتاهُ عن العملِ .                                                  |  |

٣- استنتج أوجه الشَّبهِ والاختلافِ بينَ القياس والاستحسان.

٤- اذكر مثالاً لكلِّ نوع من أنواع الاستحسانِ الآتيةِ .

الاستحسانُ بالإجماع - الاستحسانُ بالنَّصِّ - الاستحسانُ بالمصلحةِ .

٥- اكتبْ مقالاً تربطُ فيهِ بينَ المفاهيمِ الآتيةِ:

(التَّشريع الإسلامي - المرونة - توفير الأمن والاستقرار - المجتمع - الاستحسان)



## من مصادر التَّشريع الإسلاميّ الفرعيَّةِ ( المصالحُ المُرسَلَةُ )

| قوانينُ المرورِ      | الطِّبُّ الشَّرِعيُّ                    |
|----------------------|-----------------------------------------|
| تحديدُ ساعاتِ العملِ | تسجيل العقود في الدُّوائرِ الرَّسميَّةِ |
| التَّبرُّعُ بالدَّم  | تأمينُ العاملِ صحّيّاً                  |

هلْ فكّرتَ يوماً في هذه القضايا؟

هل لهذِهِ القضايا حكمٌ شرعيٌّ؟

هل تواكبُ الشّريعةُ الإسلاميّةُ مستجدّاتِ الحياةِ؟

#### مفهوم المصلحة المرسلة:

- لغة: (المصلحة): المنفعة ، (المرسلة): المطلقة.
- ♦ اصطلاحاً: بناءُ حكمٍ في واقعةٍ لا نصّ فيها ولا إجماع اعتماداً على مصلحةٍ
   عامّة لمْ ينصّ الشَّرعُ على اعتبارها ولا إلغائها.

#### أقسام المصالح:

تَنَقَسِمُ المصالحُ من حيثُ اعتبارُ الشَّارع لها أو عدمُ اعتباره إلى ثلاثةِ أقسامٍ:

١- مصالحُ معتبرةً: وهي المصالحُ التي اعتبرها الشَّارعُ، وقامَ الدَّليلُ منه على مراعاتِها واعتبارها، وجاءتِ الأحكامُ الشّرعيةُ لتحقيقها.

مثل: الأحكام الشَّرعيَّةِ الموضوعةِ للمحافظةِ على الكليّاتِ الخمسِ وهي: حفظُ الدِّينِ، والنَّفس، والعقلِ، والعرْض، والمالِ.

٢- مصالحُ ملغاةً: وهي المصالحُ التي وردتِ الأحكامُ بإلغائِها وعدم مراعاتِها، لأتها مصالحُ من حيثُ الظّاهرُ، لكنّها تُخفي وراءَها أضراراً ومفاسدَ.

مثل: التَّعاملِ بالرِّبا، وانتحارِ المريضِ للتَّخلُّصِ من الألمِ.

٣- مصالحُ مرسلةً: وهي المصالحُ التي لم يَنصَّ الشَّارعُ على اعتبارِها ولا على إلغائِها.
 مثل: وضع قوانين المرور، واتِّخاذِ السُّجونِ لمعاقبةِ المجرمينَ.

#### ■ تقسيمُ المصالح المعتبرةِ باعتبار قوّتِها:

إن المصالحَ المعتبرةَ شرعاً لم تكنْ كلُّها على مرتبةِ واحدةٍ من حيثُ اعتبارُ قوتِها؛ بل هي على ثلاثةِ أنواعِ:

#### أولاً- المصالحُ الضَّروريَّةُ:

وهي التي يتوقَّفُ عليها قيامُ مصالحِ النَّاسِ في حياتِهِم الدِّينيَّةِ والدُّنيويَّةِ، وإذا اختلَّتْ لم يَستَقِمْ أمرُ هذه الحياةِ.

مثل: تحريم السَّرقَةِ لمصلحةِ حفظِ المالِ.

#### ثانياً - المصالحُ الحاجيّةُ:

وهيَ التي يحتاجُ النَّاسُ إليها لرفعِ الحرجِ عنهم، فلو فاتتْ هذهِ المصالحُ لم يضطّربْ نظامُ الحياةِ، ولكنْ يقعُ النَّاسُ في حرج ومشقَّةٍ.

مثل: إسقاطِ الصَّلاةِ عن الحائضِ والنُّفَساءِ، وتشريع الرُّخَصِ كقَصْرِ الصَّلاةِ للمسافرِ ...

#### ثالثاً - المصالح التحسينية:

وهيَ التي يُقصدَدُ بها الأخذُ بمحاسنِ العاداتِ، ومكارمِ الأخلاقِ، والأخذُ بها تقتضيهِ الاعتباراتُ الدِّينيَّةُ والأدبيّةُ والمعنويّةُ.

مثل: التَّجمّلِ في اللباس، والاهتمام بحسن الهيئة، وتركِ أكلِ كلِّ ذي ريح كريهٍ.

## = الأدلّةُ على مشروعيّةِ المصالح المُرسَلَةِ مصدراً للتّشريع:

\* ثبتَ بالاستقراءِ أنَّ اللهَ تَعالى إنّما بعثَ الرُّسلَ عليهمُ الصَّلاةُ والسَّلامُ لتحصيلِ مصالحِ العبادِ، وأنّ الأحكامَ الشرعيّةَ إنّما شُرِّعتْ لتحقيقِ مصالحِ النَّاسِ ، فإذا كانتِ الواقعةُ فيها حُكمٌ شرعيٌّ بنصِّ أو إجماعٍ أو قياسٍ ، يُتَبعُ فيها هذا الحُكمُ ، لأنّهُ يُحقّقُ المصلحة، وأمّا إذا لمْ يوجدْ نصِّ ولا إجماعٌ ولا قياسٌ وكانَ فيها مصلحةٌ غلبَ على الظنِّ أنّها مطلوبةٌ للشَّرعِ – لأنّه حيثما وجدتِ المصلحةُ فتم شرعُ اللهِ تَعالى – تأخذُ هذهِ الواقعةُ حُكماً شرعياً بناءً على ما يتوخّى فيها من مصلحةِ .

- \* إنَّ الصَّحابةَ رضي اللهُ عنهم اجتهدوا في حوادثَ لم يأتِ في الشَّرعِ نصِّ عليها لِما وجدوا فيها من تحقيق مصلحةٍ أو دفع مضرَّةٍ، ومن ذلكَ :
  - جمعُ المصحفِ في عهدِ أبي بكرِ الصّدّيقِ ﷺ .
- أمضى عمرُ بنُ الخطَّابِ ﷺ الطَّلاقَ الثَّلاثَ بكلمةٍ واحدةٍ زجراً عن كثرةِ استعمالِهِ.
  - قتلُ الجماعةِ بالواحدِ .
- الأحكام لصالحَ النَّاسِ تتجدَّدُ يوماً بعدَ يومٍ، فلو لم يُفتحْ للمجتهدينَ بابُ الاجتهادِ ووضعِ الأحكامِ لضاقتِ الشّريعةُ الإسلاميّةُ عن مصالحِ العبادِ وقصرتْ عن حاجاتِهِم، ولم تصلحْ لمسايرةِ مختلفِ الأماكنِ والأزمانِ والبيئاتِ والأحوالِ، لذا كانَ لا بدَّ من إصدارِ أحكامٍ جديدةٍ تتلاءمُ مع مقاصدِ الشّريعةِ العامَّةِ، حتّى يتحقَّقَ خلودُ الشّريعةِ وصلاحيتُها الدّائمةُ .

## ما مجالُ العملِ بالمصالح المُرسَلَةِ؟

إنَّ مجالَ العملِ بالمصالحِ المُرسَلَةِ هو في المعاملاتِ والعاداتِ فقط؛
 لأنَّ الأصلَ في هذا النوعِ من التّكليفاتِ الاهتمامُ بالمصالحِ التي شُرِّعتْ من أجلِها الأحكامُ، وهي مصالحُ معقولةٌ.

## • شروطُ العملِ بالمصالح المُرسلَةِ.

- اشترط العلماء للعمل بالمصالح المُرسَلة ثلاثة شروط وهي:
  - ١- ألَّا تُعارضَ حُكماً أو أصلاً ثابتاً بنصِّ أو إجماع.
- ٢- أن تكونَ المصلحةُ معقولةً بحيثُ يكونُ بناءُ الحكمِ فيها من شأنِهِ حتماً أنْ يجلبَ نفعاً أو يدفعَ ضرراً، وليسَ مظنوناً ولا مُتوهماً فيه.
  - ٣- أَنْ تكونَ المصلحةُ عامةً للنَّاسِ وليستْ مصلحةً فرديَّةً .

## الأنشطةُ التّعلّميّةُ والتّقويميّةُ



#### ١ - ضع إشارة (٧) أمامَ العبارةِ الصَّحيحةِ وصحّح العبارةَ غيرَ الصَّحيحةِ .

- المصلحةُ المُرسَلَةُ ترتبطُ بالمصالح التي جاءَ الشَّرعُ باعتبارها.
  - آدابُ الأكلِ والشُّربِ مصلحةٌ تحسينيّةٌ لحفظِ النَّفس.
  - عملُ الصَّحابةِ دليلٌ على الأخذِ بالمصالح المُرسَلَةِ .
  - الجهادُ مصلحةٌ حاجيّةٌ شُرّعتْ لحفظِ الدّين والمقدَّساتِ .

#### ٢- املاً الجدولَ الآتي بما يناسبُهُ من المصلحةِ ومثالِها وأولويتِها في التَّرتيب.

| الأولويّة | المثال                  | المصلحة                 |
|-----------|-------------------------|-------------------------|
|           | تشريع المهور والطَّلاقِ | •••••                   |
|           | آدابُ الأكلِ والشّربِ   | تحسينيّة لحفظِ النَّفسِ |
| ثانياً    | •••••                   | ضروريّة لحفظِ العقلِ    |
|           | العبادةُ                | •••••                   |

#### ٣- أصنّفُ المصالحَ الآتيةَ حسبَ الجدولِ.

البيعُ عندَ النِّداءِ لصلاةِ الجُمعةِ – قتلُ مريضٍ لتخليصهِ من الألمِ – التَّبرعُ بالدَّمِ – حدُّ القذفِ – فرضُ الضَّرائبِ عندما لا تفي خزانةُ الدَّولةِ بحاجاتِ حمايةِ البلادِ – حمايةُ المنتوجاتِ من المنافسةِ الخارجيةِ – إنشاءُ السّدود

| مصالحُ مُرسِلة | مصالح مُلغاة | مصالحُ مُعتبرَة |  |
|----------------|--------------|-----------------|--|
|                |              |                 |  |
|                |              |                 |  |

#### ٤- إذا علمتَ أنَّ قوانينَ المرور هي من المصالح المُرسَلَةِ:

أ- هل يجوزُ الإخلالُ بها ؟

ب- كيفَ ستتعاملُ معها بعدَ أنْ علمتَ حكمَها ؟

ج- ما موقفُكَ من التَّشريع الإسلاميّ الذي راعى هذه المصالحَ ؟



# من مصادرِ التَّشريعِ الإسلاميّ الفرعيَّةِ (سدُّ الذِّرائع )

إذا كانَ الحلالُ بيّناً، والحرامُ بيّناً، فإنَّ بعضَ الأمورِ المباحةِ قدْ تُتّخذُ وسيلةً تؤدّي بصاحبِها إلى مفسدةِ ، أو تنتهى به إلى شرِّ مستطير .

- فهل هذه النَّتيجةُ السيّئةُ تقتضي أنْ تُحرّمَ هذه الأمورُ ؟
- \* ما هو المبدأ الذي يُعتمدُ عليهِ في الحُكمِ على هذهِ الأمور ؟
  - مفهومُ سدِّ الذّرائع:

لغة :

اصطلاحاً:

السدُّ: إِغْلاقُ الْخَلَلِ، الذَّريعةُ: الوسيلةُ إلى الشيء . منعُ الأمرِ المباحِ الذي يُتَوصَّلُ به إلى المحرّمِ .

## الأُدلّةُ على حجّيةِ سدّ الذّرائع:

\* من القرآن الكريم :

قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَلَا تَسُبُّواْ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ فَيَسُبُّواْ ٱللَّهَ عَدُوا بِغَيْرِ عِلْمِ ﴾ (١٠.

فقدْ نهى اللهُ تعالى عن سبَّ آلهةِ المشركينَ أمامَ المشركينَ حتّى لا يكونَ ذريعةً إلى أنْ يسبُّوا اللهَ تَعالى .

• من السُّنَّةِ الشَّريفةِ: قالَ ﴿ : " إِنَّ الْحَلَالَ بَيِّنٌ وَإِنَّ الْحَرَامَ بَيِّنٌ، وَبَيْنَهُمَا مُشْتَبِهَاتٌ لا يَعْلَمُهُنَّ كَثِيرٌ مِنْ النَّاسِ فَمَنِ الشُّبُهَاتِ اسْتَبْرَأَ لِدِينِهِ وَعِرْضِهِ وَمَنْ وَقَعَ فِي الشُّبُهَاتِ وَقَعَ فِي كَثِيرٌ مِنْ النَّاسِ فَمَنِ الشُّبُهَاتِ اسْتَبْرَأَ لِدِينِهِ وَعِرْضِهِ وَمَنْ وَقَعَ فِي الشُّبُهَاتِ وَقَعَ فِي الشُّبُهَاتِ وَقَعَ فِي الْمَرَامِ كَالرَّاعِي يَرْعَى حَوْلَ الْحِمَى يُوشِكُ أَنْ يَرْتَعَ فِيهِ .. " (٢) .

فإنَّ الحديثَ دليلٌ على سدِّ ذرائعِ الفسادِ، والبعدِ عن الحرامِ بالبعدِ عن الشّبهاتِ التي ربَّما أدَّتْ إلى الحرام.

\* فتاوى الصّحابة : ومنها أنَّ الرَّجلَ إذا كانَ في مرضِ الموتِ وشعرَ بدنوِّ أجلِهِ، وأرادَ أنْ يَحرِمَ زوجتَه منَ الميراثِ فطلَّقها طلاقاً بائناً حتى لا ترثَ منه بعدَ موتِهِ، فقدْ أفتى الصَّحابةُ بتوريثِها حتّى لا يُتَّخَذَ الطَّلاقُ ذريعةً لحرمانِها من الميراثِ.

<sup>(</sup>١) سورة الأنعام/ ١٠٨

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (٩٩٥)

## أقسامُ الذَّرائع :

أولاً: ذرائعُ تؤدّي لمصالحَ شرعيّةٍ من طاعاتٍ وقرباتٍ، وتنقسمُ إلى نوعينِ:

#### ذرائع مشروعة بذاتِها:

حكمُها حكمُ ما تفضي إليهِ من المقاصدِ. مثل: الكسبِ الحلالِ يُفضي إلى التَّمتَعِ بالطَّبّات المباحة.

#### ذرائع غير مشروعة:

حكمُها التَّحريمُ، ولو كانتْ تُفضِي إلى ما ليسَ محرّماً.

مثل: السرقة من أجل الإنفاق على العيال .

## ثانياً: ذرائعُ تُؤدِّي إلى مفاسد ، وتنقسِمُ إلى نوعينِ:

#### ذرائع غير مشروعة بذاتها:

مثل: الإفساد بين الناس بالنميمة وغيرها، مما يفضي إلى الفتنة والفساد في الأرض.

## ذرائع مشروعة بذاتِها:

ولها ثلاثةِ أقسامٍ:

## ما يكونُ أداؤُهُ إلى ما يكونُ أداؤُهُ إلى المفسدةِ قطعياً: المفسدةِ قطعياً:

العملُ بهذِهِ الذَّرائعِ ممنوعٌ لحتميّةِ حصولِ المفسدةِ. مثل: حَفْرُ حُفرةٍ في طريقِ المارَّةِ بحيثُ يقعُ فيها من

لا يراها حتماً.

مثل: بيع الأغذية التي لا تضرُّ غالباً.

العملُ بهذِهِ الذَّرائع باق

على أصلِه منَ المشروعيّةِ

لندرة حصول المفسدة.

## ما يكون أداؤه إلى المفسدة كثيراً أو غالباً:

العملُ بهذِهِ الذَّرائعِ ممنوعٌ لكثرةِ حصولِ المفسدةِ أو غلبتِها. مثل: بيعِ السّلاحِ لمن عُرِفَ بالإجرامِ، والخلوةِ بالمرأةِ الأجنبيّة.

## أمثلة على بعض أحكام سد الذرائع:

- تحريمُ تأجير الأرحامِ سدّاً لذرائع الفسادِ التي تلحقُ بالأمِّ الحاضنةِ وبالزَّوجين وبالجنين .
  - عدمُ جواز الشَّهادةِ للأصلِ أو الفرع أو الزَّوجةِ درءاً لمفسدةِ المحاباة .
- امتناعُ المفطرِ بعذرٍ في رمضانَ عن الأكلِ عند مَنْ لا يعرفُ عذرَهُ سدّاً لذريعةِ التّهمةِ بالفسوق.
- تحميلُ معلِّمِ السِّباحةِ المسؤوليّةَ إذا غَرقَ الصَّبيُّ في أثناءِ التَّدريبِ حتَّى لا يُفرِّطَ في الحفظِ.
  - التَّقيّدُ بإشاراتِ المرور سدّاً لذريعةِ الحوادثِ .



الأصلُ في سدِّ الذَّرائع أنْ يُنظرَ إلى مآلِ الأفعالِ أو آثارِها.



## الأنشطة التعلمية والتقويمية

- ١ ضعْ إشارةَ ( √) أمامَ العبارةِ الصَّحيحةِ وإشارةَ (× )أمامَ العبارةِ غيرِ الصَّحيحةِ .
- سدُّ الذّريعةِ يقتضي تركَ ما هو جائزٌ إذا أدَّى إلى الوقوع فيما هو غيرُ جائزٍ .
- إذا طلَّقَ الزَّوجُ زوجتَهُ ثلاثاً قاصداً حرمانَها من الإرثِ في مرضِ موتِهِ فإنَّها ترث .
  - يجوزُ بيعُ السُّمِّ لِمَنْ علم أنَّهُ سيقتلُ بهِ أحداً .
  - وسيلةُ الأمرِ المحرَّمِ محرَّمةٌ، ووسيلةُ الأمرِ الواجبِ واجبةٌ .

#### ٢- استنبطْ نوعَ الذّريعةِ في كلِّ ممّا يأتي مبيِّناً السَّببَ وفقَ الجدولِ الآتي:

|        | #          |        |                                                                 |
|--------|------------|--------|-----------------------------------------------------------------|
| السبّب | غير مشروعة | مشروعة | الذّريعة                                                        |
|        |            |        | <ul> <li>الحفاظُ على الأموالِ العامَّةِ.</li> </ul>             |
|        |            |        | <ul> <li>قضاء القاضي بعلمِهِ دونَ اعتمادِهِ على</li> </ul>      |
|        |            |        | بيِّنةٍ.                                                        |
|        |            |        | <ul> <li>شتمُ النَّاسِ أو سبُّ آبائِهِم.</li> </ul>             |
|        |            |        | <ul> <li>دراسةُ التَّخصّصاتِ العلميَّةِ العالميَّةِ.</li> </ul> |

# ٣- قالَ تَعالى: ﴿ قُل لِلْمُؤْمِنِينَ يَغُضُّواْ مِنْ أَبْصَرِهِمْ وَيَحْفَظُواْ فُرُوجَهُمْ ذَالِكَ أَزَكَى لَمُمُ إِنَّ ٱللَّهَ ٢- قالَ تَعالى: ﴿ قُل لِلْمُؤْمِنِينَ يَغُضُّواْ مِنْ أَبْصَرِهِمْ وَيَحْفَظُواْ فُرُوجَهُمْ ذَالِكَ أَزَكَى لَمُمُ إِنَّ ٱللَّهَ ٢- قالَ تَعالى: ﴿ قُل لِلْمُؤْمِنِينَ يَعْضَعُونَ ﴾ (١)

- وضِّحْ فكرةَ سدِّ الذّرائع في هذهِ الآيةِ والحُكمَ المستنبَطَ منها.

٤- ناقشْ في ضوءِ الدَّرسِ المقولةَ الآتيةَ: ( الغايةُ تبرِّرُ الوسيلةَ )

٥- اكتب مقالاً تطرح فيهِ بعض القضايا المعاصرةِ مُبيِّناً الحلَّ لها وفقَ مبدأ سدِّ الذَّرائع .

٦- ضعْ تقديراً حسبَ رأيكَ لقاعدةِ سدِّ الذّرائع حسبَ النّقاطِ الآتيةِ:

| التَّقدير | النقاط                                                |
|-----------|-------------------------------------------------------|
|           | <ul> <li>مواكبتها لمستجداتِ الحياةِ</li> </ul>        |
|           | <ul> <li>قوة الأدلَّةِ على ثبوتِها</li> </ul>         |
|           | * سهولة فهمها وتطبيقها                                |
|           | <ul> <li>اعتزازك بها كمصدرٍ تشريعي إسلاميّ</li> </ul> |
| ٤ ٠/      | تقدير نهائي                                           |



<sup>(</sup>۱) سورة النور/ ۳۰

## وحدة مصادر التشريع الإسلامي



# من مصادر التَّشريع الإسلاميّ الفرعيَّة (العُرْفُ)

إنَّ الإسلامَ دينٌ يراعي تغير أحوالِ النَّاسِ واختلاف مصالحِهِم باختلاف الزَّمانِ والمكانِ، لذا جاءت مُحامه تطبيقاً عمليًا مواكباً لاختلاف شؤونِ النَّاسِ، فأقرَّ العُرْف مصدراً من مصادرِ التَّشريع مُحاطاً بسياج من الضَّوابطِ الشَّرعيَّةِ.

فما مفهومُ العُرْفِ؟

#### • مفهومُ العُرْفِ:

لغة:

﴿ هُو العادةُ، ويُطلقُ على ما يُستحسنُ من الأفعالِ.

هو ما اعتادَهُ النَّاسُ وألفُوهُ من فعل شاعَ بينهُم أو لفظٍ تعارفوا الطلاقة على معنى خاص بحيث لا يتبادر الى الدِّهنِ غيرهُ عندَ سماعِهِ.



## أدلَّةُ حُجِّيَّةِ العُرْفِ:

\*من القرآنِ الكريمِ: إنَّ القرآنَ أمرَ باتِّباعِ العُرْفِ في أكثرَ من آيةٍ منها قولُهُ تَعالى:

## ﴿ خُذِ ٱلْعَفُو وَأَمْرُ بِٱلْعُرْفِ وَأَعْرِضَ عَنِ ٱلْجَهِلِينَ ﴾ (ا

حيثُ تدعو الآيةُ إلى العمل بالأمر الصَّحيح الذي تعارفَهُ النَّاسُ فاستحسنُوهُ وألفَتهُ عقولُهُم.

- \* الإجماعُ على وجوبِ الرُّجوعِ إلى العُرُّفِ في كثيرٍ من الأحكامِ الشَّرعيَّةِ.
- \*من المعقول: جاءَ الإسلامُ لرفعِ الحرجِ والمشقّةِ عن النّاسِ فأقرَّ ما اعتادَ النّاسُ عليهِ وشاعَ بينهم ممّا لا يُخالفُ الدّينَ، كما أقرَّ كثيراً من الأعرافِ الكريمةِ كالكرمِ والمروءةِ والحياءِ...

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف/١٩٩

## أنواعُ العُرْفِ

للعُرْفِ سواء كانَ قوليّاً أو عمليّاً الأنواعُ الآتيةُ:

## ينقسمُ العُرْفُ من حيثُ حُكْمُهُ إلى :

## ١- العُرْف الصَّحيح هو ما تعارفه النَّاسُ ممّا لا يُخالفُ دليلًا شرعيّاً

بحيثُ لا يُحرِّمُ حلالًا أو يُحلّ حراماً، ولا يُفوِّتُ مصلحةً أو يجلِبُ مفسدةً

Y- الغُر°ف الفاسد هو ما تعارفه النَّاسُ ممّا يُخالفُ دليلًا شرعيًّا بحيثُ يُحلُّ حراماً أو يحرِّمُ حلالًا أو يجلبُ ضرراً، أو يفوِّتُ

#### مثاله مثاله

تقديم عربون في عقد البيع .

تقسيم المهر إلى معجَّلِ و مؤجَّل .

النَّاس على فعل النَّاس على فعل المنكراتِ في الحفلاتِ والأفراح .

> م تعارف النَّاس على التَّعاملِ بالرِّشوَةِ .

أمرَ الشَّارِ عُ بمر اعاةِ العُرْفِ الصَّحيح العامِّ المطَّردِ وَجَعِلَهُ مُرْجَعًا فِي تَطْبِيقِ كَثْيَرِ مِن ٱلْأَحْكَامِ الشُّرعيَّةِ ونهي عن العُرْفِ الفاسدِ الذيِّ يُحلُّ حراماً أو يُحرِّمُ حُلالاً لأنَّهُ ينافي مقصود الشَّارع من تشريع الأحكام بلْ هو فسادٌ عامٌّ يجبُ التَّعاونُ في القضاء عليهِ .

## ينقسمُ العُرْفُ من حيثُ شيوعُهُ وانتشارُهُ إلى :

Y- العُرْف الخاص هو ما يتعارف عليه أهلُ بلدٍ معيَّنِ أو إقليم أو مكانٍ دونَ آخر .

١- العُرْف العام هو ما يتعارف عليه غالبُ أبناءِ الأمَّةِ في زمن من الأزمنة.

مثالُه

الستصناع في كثير 🔅 عقد كثير من الحاجاتِ من أحذية

و ألبسة ....

مثالُه

استعمال لفظِ (الحرام) بمعنى (الطّلاق) لإزالةِ عقدِ الزُّواجِ .

كأن يقول: (على الحرام)

﴿ الأعرافُ الشَّائعةُ بينَ أهل الصِّناعاتِ والمِهَن كاعتبار دفاتر التّجار

حجَّةً في إثباتِ الدّيونِ .

#### نشاط

أجتهدُ مع زملائي في ذكر أمثلةٍ أخرى لكلِّ من أنواع العُرْفِ (الصَّحيح والفاسد) و (العام والخاص).

## شروطُ العمل بالعُرْفِ:

- ١- أنْ لا يكونَ العُرفُ مُعارِضاً لنصِّ شرعيّ، أو أصل متَّفق عليهِ، كتعارفِ النَّاسِ على التَّعاملِ بالرِّبا (الفوائد)، وتعارفِهم على تعاطي الرِّشوةِ، فهذهِ الأعراف باطلةٌ لكونِها تخالف صريحَ القرآن.
- ٢- أنْ يكونَ العُرَفُ مُتقدِّماً أو مُقارِناً للتَّصرُّفِ، فلا يُحْتَكَمُ في المسائلِ إلى الأعرافِ الطَّارئةِ التي حصلتْ بعد زمنٍ، كاختلافِ العُرْفِ في وجوبِ أُجرةِ الوسيطِ (السِّمسار) على البائعِ أو المشتري أو كليهما.
- ٣- أنْ لا يُخالفَ العُرفُ شرطاً متَّفقاً عليهِ في العقد، فلو جَرى العُرْفُ بأنَّ نفقةَ شحنِ سلِعةٍ ما
   هي على البائع، لكنِ اشترطَ البائعُ في عقدِ البيعِ أنَّ نفقةَ الشَّحنِ هي على المشتري، فعندها
   لا بُعملُ بالعُرْف.
- 3- أن يكونَ العُرفُ شائعاً مطَّرِداً أو غالباً عندَ أكثرِ النَّاسِ بحيثُ يكونُ عملُهُم بهِ مُستمرًاً حاصلاً في أكثرِ الحوادثِ، فلو اشترى إنسانٌ سيَّارةً فهل يدخلُ في البيعِ ملحقاتُها كالمسجِّلِ وحقيبةِ الصيِّانةِ، والإطاراتِ الاحتياطيَّةِ؟ يُنظَرُ في ذلك بحسب العُرفِ المطَّردِ أو الغالب.

#### خلاصة:

جعل الله تعالى العُرْف مصدراً معتمداً في كثيرٍ من العادات التّجاريّة والأنظمة الاقتصاديّة والإنمائيّة والاجتماعيَّة لكثيرٍ من تفاصيل الأحكام الشَّرعيَّة لتحقيق مصالح النَّاس وحاجاتهم؛ لأنَّ المقصود من التَّسريع رفع الحرج وتحقيق المصالح والأعراف، والعادات تتغيَّر من زمان إلى آخر، ومن مكان إلى آخر، وهذا ما يجعل الأحكام الشَّرعيَّة المنضبطة تتَّصف بالمرونة والتيسير.



## الأنشطة التعلمية والتقويمية

- ١- اشرحْ مفهومَ العُرْفِ واذكر دليلاً للعمل بهِ.
- ٢- وازن بين العُرف الصَّحيح والعُرف الفاسد.
- ٣- استنتج نوعَ العُرْفِ في كلِّ حالةٍ من الحالاتِ الآتيةِ وفقَ الجدول الآتي:

|     | نوع العُرف |      |      | الحالات                                                                            |
|-----|------------|------|------|------------------------------------------------------------------------------------|
| خاص | عام        | فاسد | صحيح | ریک پر ت                                                                           |
|     |            |      |      | <ul> <li>دخولُ الأماكنِ العامَّةِ كالمطاعمِ وغيرِها من غيرِ</li> </ul>             |
|     |            |      |      | استئذانٍ.                                                                          |
|     |            |      |      | <ul> <li>• قيادة المرأة لسيّارتِها الخاصَّةِ.</li> </ul>                           |
|     |            |      |      | <ul> <li>اعتبار دفاتر حسابات التّجّار حجّة في إثبات الدّيون.</li> </ul>            |
|     |            |      |      | <ul> <li>كفالةُ المنتجِ للسّلعةِ عندَ بيعِها وصيانتها لمدَّةٍ مُعيّنةٍ.</li> </ul> |
|     |            |      |      |                                                                                    |

٤ - عدِّد ثلاثة شروطٍ للعملِ بالعُرْفِ.

٥- برهن على أنَّ الأحكامَ الشَّرعيَّةَ تتَّصفُ بالمرونةِ والتَّيسيرِ .



## وحدة السبيرة النبوية والأعلام



## صُورٌ مِنْ شَمَائِلِ النَّبِيِّ ﷺ

## قال أحمد شوقي في مدح النّبي ﷺ:

فَإِذَا سَخُوتَ بَلَغَتَ بِالْجُودِ الْمَدَى وَإِذَا عَفُوتَ فَقَادِراً وَمُقَدَّراً وَمُقَدَّراً وَإِذَا رَحِمتَ فَأَنت أُمُّ أُو أَبُ وَإِذَا خَضِيتَ فَإِنَّما هِيَ غَضبَبَةٌ وَإِذَا رَضِيتَ فَذَاكَ في مَرضاتِهِ وَإِذَا رَضِيتَ فَذَاكَ في مَرضاتِهِ

وَفَعَلَتَ ما لا تَفعَلُ الكُرَماءُ لا يَستَهينُ بِعَفوكَ الجُهَلاءُ هَذانِ في الدُنيا هُما الرُحَماءُ في الحق لا ضبغنٌ وَلا بَغضاءُ وَرِضا الكَثيرِ تَحَلَّمٌ ورَياءُ

## • مِنْ شَمَائل النّبيّ إلله.

- تميّز النّبيّ بلخ بصفاتٍ وأخلاقٍ كريمةٍ وكانَ خليقاً بثناءِ اللهِ تعالى عليه بقوله: ﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقِ عَظِيمٍ ﴾ () ومن هذهِ الشمائلِ:

#### حِلْمُهُ ورفقُهُ:

تميّز النّبي بي برحابة صدر، وطلاقة وجه فهو لا يغضب لنفسه أبداً فحلمه من الوسائل التي جلبت الله النّفوس، وألّفت حولَه القلوب، وقد اتّسع حلمه لجميع النّاس صغيرهم وكبيرهم، يساعدُ الفقيرَ، وينصر المظلوم ، ويعلّم الجاهل .

- عَنْ أَنَسِ بْنِ مَالِكٍ ﴿ قَالَ: " كُنْتُ أَمْشِي مَعَ رَسُولِ اللَّهِ ﴿ وَعَلَيْهِ بُرِدٌ نَجْرَانِيٍّ غَلِيظُ الْحَاشِيةِ، فَأَدْرِكَهُ أَعْرَابِيٍّ فَجَبَذَهُ بِرِدَائِهِ جَبْذَةً شَدِيدَةً حَتَّى نَظَرْتُ إِلَى صَفْحَةِ عَاتِق رَسُولِ اللَّهِ ﴿ قَدْ أَثَرَتُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَنْدَكَ فَالْتَفَتَ إِلَيْهِ بِهَا حَاشِيةُ الْبُرْدِ مِنْ شِدَّةٍ جَبْذَتِهِ، ثُمَّ قَالَ: يَا مُحَمَّدُ مُرْ لِي مِنْ مَالِ اللَّهِ اللَّهِ الَّذِي عِنْدَكَ فَالْتَفَتَ إِلَيْهِ بِهَا حَاشِيةُ النَّرُدِ مِنْ شَدِّةٍ جَبْذَتِهِ، ثُمَّ قَالَ: يَا مُحَمَّدُ مُرْ لِي مِنْ مَالِ اللَّهِ الَّذِي عِنْدَكَ فَالْتَفَتَ إِلَيْهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ إِلَيْ اللَّهُ الْعَلْمُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُلْ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ اللْمُلْمُ الللَّهُ الللللَّهُ اللللْمُ ال

#### ■ كُرَمُهُ:

الكرمُ سِمةُ من السِّماتِ التي تميّز بها النَّبيّ ﴿ ولم يكن كرم النَّبيّ ﴿ من أجل محمدةٍ أو اتقاء منقصةٍ، ولم يكن للمباهاةِ أو الاستغلالِ أو لاجتذابِ المادحينَ، بل هو في سبيلِ الله تعالى، وابتغاء مرضاتِهِ، وكانَ ﴿ سخيًا في الإنفاق على الفقراءِ والمساكينِ، ورعايةِ اليتامى، باذلاً المالَ لكلِّ مَنْ

<sup>(</sup>١) سورة القلم /٤

<sup>(ُ</sup>٢) أخرجه البخاري/٢٩١٥

يريدُ المالَ من غنيٍّ أو فقيرٍ، وكانَ كرمُهُ ﷺ إيثاراً على نفسِهِ وأهلهِ فهو َ الأبُ الشفيقُ الذي تشغلُهُ حاجاتُ بنيهِ عن حاجاتِ نفسِهِ .

- وقد بلغ به الكرمُ أنَّهُ كان يستحيي أنْ يردَّ سائلاً ، عن أنسِ بنِ مالكِ ﴿ قَالَ: " ما سُئِلَ رسولُ اللهِ على الإسلامِ شيئاً إلا أعطاهُ ، قالَ : فجاءَهُ رجلٌ فأعطاهُ غنماً بينَ جبلينِ فرجعَ إلى قومِ هِ اللهِ على الإسلامِ شيئاً إلا أعطاهُ ، قالَ : فجاءَهُ رجلٌ فأعطاهُ غنماً بينَ جبلينِ فرجعَ إلى قومِ فقالَ: يا قوم أسلموا، فإنَّ محمّداً يُعطي عطاءً لا يخشى الفاقة " (').

ولم يتوقَّف كرمُ النَّبيّ ﷺ عندَ إنفاقِ المالِ بلْ هو كريمٌ في تعليمِ العلمِ، ونشرِ الخيرِ ،وبذلِ وقتِـــهِ كاملاً لخدمةِ النَّاس.

#### ■ شُجَاعَتُهُ:

- ومِنَ الأحداثِ الدَّالةِ على رَباطةِ جَأْشِهِ على موقفُهُ في يوم حنين عندما فاجأت قبيلة هوازن رسول الله على ومحبَه بالسِّهامِ الكثيفةِ تنهال عليهم من جوانب وادي حُنين ، وأمامَ هول المفاجأةِ ودقَّةِ الرُّماةِ من هوازن فرَّ المسلمون حتى لم يَصمد مع رسولِ الله على سوى فئةٍ قليلةٍ، عشرة أو اثني عشر من الصَّحابةِ ، فكانَ رسولُ الله على ينظرُ إلى إدبارِ المسلمينَ ويدعوهم للثَّباتِ وهو يركب بغلتَهُ ويدفعُهَا للأمامِ وهو يقولُ: " أنا النَّبيُّ لا كذب ، أنا ابن عبدِ المُطلَّبِ " (٢). وكان يدعو ربّه وبسألُهُ النَّصر .

## ■ عَفْوُهُ وصَفْحُهُ:

لمْ يكنِ النّبيُ ﷺ يقابلُ السّيئةَ بالسّيئةِ وإنّما يعفو ويسامح، ويتجاوز عن إساءةِ مَن أساءَ إليهِ بقولٍ أو فعل وكان عفوه عن مقدرةٍ وسماحةِ نفس.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم ( ٥٧٣٤)

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٢٧٧٢)

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم (٣٤١٣)

ويتجلى العفو والصقح فيه بأروع صورهما، فقد عفا عن المرأة التي دستَ له السُمَّ في الطّعام، وعمن حاولَ قتلَهُ، وعن قومهِ الذين ناصبوه العداء ثلاث عشرة سنة بمكّة وأخرجوه من وطنه. وقد آذاه بعض النّاس، ورفعوا صوتهم في حضرته، ولما قسم غنائم حنين وأعطى أقواماً مثل الأقرع بن حابس وعيينة بن حصن الفزاري، فقال رجلٌ في تلك القسمة: ما أريد بها وجه الله تعالى. فلما بلغت مقالتُهُ النّبي في قال: "رحم الله موسى لقد أوذي بأكثر من هذا فصبر "(). وقال له بعض المسلمين بعد غزوة أحد وقد شُجَّ وجهه الشّريف وكُسِرت رباعيته الو دعوت عليهم ؟ فقال: " اللهم اهد قومي فإنَّهم لا يعلمون ".

#### ■ حِكْمَتُهُ:

سَلُكَ رَسُولُ اللهِ الطُّرُقَ الحَكيمةَ في الدَّعوةِ استجابةً لأمرِ اللهِ تعالى القائل : ﴿ اَدْعُ إِلَى سَبِيلِ رَبِّكَ بِٱلْحِكَمَةِ وَٱلْمَوْعِظَةِ ٱلْحُسَنَةِ وَجَدِلْهُم بِٱلَّتِي هِيَ أَحْسَنُ .... ﴾ (') فدعا النّاسَ إلى التَّوحيدِ أوّلاً وركّزَ على قادةِ الرأي وزعماءِ القومِ رغمَ توجيه الخطابِ للجمهورِ، لأنَّ إسلامَ أصحابِ العقولِ الكبيرةِ ووجهاءِ المجتمع يؤدِّي إلى سُرعةِ انتشار الإسلام.

وإذا تأمَّلنا دَعوة النّبي الله عنهم أدركنا وطلحة وخالد بن سعيد بن العاص رضي الله عنهم أدركنا أنَّه توسَّم منهم الخير، فَهم مِنْ خيرة شباب قريش، ولهم من حُسن السُمعة والسَّمت والنبل مل أنَّه توسَّم منهم الخير، فَهم مِنْ خيرة شباب قريش، ولهم من حُسن السُمعة والسَّمت والنبل ما يجعله موضع تأثير وقدوة، وقد أثَّر حُسن جداله وحكمته في كثير من أصحاب العقول من المدعوين وكان النبي النبي النبي الله يعلم حاجة المدعوين وواقعهم، فيربط بين الدَّعوة وواقعهم وهذا أحرى باهتمامهم وإقبالهم لما جُبِل عليه الإنسان من حُبِّ المصالح له ولقومه .

وتظهر حكمتُهُ جَليّةً في تنظيمِهِ للغزواتِ التي قادَهَا وفي تربيتِهِ للصَّحابَةِ الكرام.

#### ■ فصاحتُهُ ويلاغتُهُ:

لا شكَ أَنَّ فصاحة النَّبي عِ وبلاغة أسلوبه البياني مِنْ عَواملِ نجاحِ الدَّعوةِ فإنَّ العربَ ما كانت لتستمع إليه لولا بيانه ، فإنَّهم أمَّة بلاغة وفصاحة عنيت بالكلام عناية بالغة ، وأقامت للشِّعرِ والخطابة منابر في أسواقِها وقد أُوتِي النَّبيُ عِ جوامع الكَلِم فالألفاظ القليلة التي يتركَّبُ منها كلامُ النبي على تحمل في طيّاتِها المعانى العميقة والدّلالاتِ الكثيرة .

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (١١٥٥)

<sup>(</sup>٢) سورة النحل/١٢٥

ومن جوامع كلمِهِ ﷺ ما رواهُ ابنُ عباسِ رضي اللهُ عنهما، قالَ : قالَ النَّبيُّ ﷺ: " نعمتانِ مغبونً فيهما كثيرٌ منَ النَّاسِ : الصِّحةُ والفراغُ "(١).

#### ■ تُواضعه :

التواضعُ سَجيّةٌ لا تنفكُ عن النّبي الله فهو يكرة الكبر ويذم المستكبرين ، يخدم نفسَه بنفسِه ويحلبُ الشَّاة ، ويخدم الضّيف ، يعودُ المرضى ، ويشهدُ الجنائز ويمشي في حاجة الأرملة والمسكين ، ويصافح الغني والفقير والكبير والصغير وكان تواضعه هذا لا يزيده إلا محبّة في قلوب النّاس وكان رسولُ الله الله يقولُ : "إنَّ الله أوحى إلي أنْ تواضعوا حتى لا يفخر أحدٌ على أحدٍ ، ولا يبغى أحدٌ على أحدٍ ، ولا يبغى أحدٌ على أحدٍ "(٢) .

ويومَ فتحِ مكَّةَ دخلَ رسولُ الله ﷺ من أعلاها وهو راكبٌ ناقتَه ومُطأطئٌ رأسه متى إنَّ شَـعْرَ لحيته ليمسُّ واسطةَ رَحْلِهِ تواضعاً لله وشكراً .

## ■ رَحْمَتُهُ:

الرَّحمةُ صفةٌ من صفاتِ اللهِ تعالى، والرَّحيمُ اسمٌ من أسمائِهِ سبحانه وتعالى والرَّحمةُ من أخلاقِ النَّبيّ اللهُ تعالى: أخلاقِ النَّبيّ اللهُ تعالى:

﴿ وَمَاۤ أَرْسَلْنَكَ إِلَّا رَحْمَةً لِلْعَكَمِينَ ﴾ ". وقال عليه الصَّلاة والسَّلامُ: "إنَّما بُعثتُ رحمةً " الهذا أنس المسلمون واطمأنوا إلى رسولِ اللهِ ﴿ وكانَ أنسُهُم مُنبعثاً عنْ حُبٍّ وإجلالٍ واطمئنانٍ إلى سماحة نفسه ورحمته .

- وقد تعددت مظاهر رحمتِه ﷺ فمنها:

#### رحمتُهُ بالأهل والعيال:

إنَّ تصفَّحَ سيرةِ النّبي ﷺ يُعطي صُوراً مشرقةً عنْ خُلقِهِ الكريمِ في معاملةِ النّاسِ جميعاً ولكنَّ سلوكَهُ في بيتِهِ ومعَ أزواجِهِ وأو لادِهِ لهُ دلالته الخاصيَّة على رقَّة طباعِهِ وعمق عاطفتِ وقدرتِهِ الفذَّةِ على مراعاةِ مشاعرِ أزواجِهِ واحترامِ رغباتِهِنّ، ورحمته بأو لادهِ . عن أنس بن مالك ﷺ الله على مالك شهقال : "ما رأيت أحداً كان أرحمَ بالعيال من رسول الله ﷺ "(°).

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (۲۰۵۷)

<sup>(</sup>۲) أخرجه مسلم (۲۱۷ه)

<sup>(</sup>٣) سورة الأنبياء/١٠٧

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم (٩٠٩٤)

<sup>(</sup>٥) أخرجه مسلم (٣٨٠)

#### 🗉 رحمتُهُ باليتيم:

عاش رسولُ اللهِ على يتيماً وأوصى برعاية اليتامى، وبرهم وكفالتهم والإحسان إليهم وقال : " أنا وكافل اليتيم في الجنّة هكذا "() وقال بإصبعيه السبابة والوسطى .

#### 🗉 رحمتُهُ بأصحابهِ:

أحب النّبي بي أصحابَهُ فهو يتألمُ الألمِهِم ويحزنُ لحزنِهِم وتدمعُ عينُهُ على فراقِهِم ومِصداقُ ذلكَ قولُهُ تعالى : ﴿ لَقَدْ جَآءَ كُمْ رَسُوكُ مِنْ أَنفُسِكُمْ عَزِيزُ عَلَيْهِ مَا عَنِتُمْ حَرِيضُ عَلَيْكُم وَلُكُ يَعِلَهُ عَزِيزُ عَلَيْهِ مَا عَنِتُمُ حَرِيضُ عَلَيْكُم وَاللّهُ وَلَكُ تَعِالَى عَلَيْكُمُ عَزِيزُ عَلَيْهِ مَا عَنِتُهُم عَزِيزُ عَلَيْهِ مَا عَنِتُ مُ عَرَيْنُ عَلَيْهِ مَا عَنِيتُ مَا عَنِيتُ مَا عَنِيتُ مَا عَنِيتُ مَا عَنِينَ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ مَا عَنِيتُ مَا عَنِيتُ مَا عَنِينَ مَا عَنِيتُ عَلَيْهِ مَا عَنِيتُ مَا عَنِيقًا مِنْ عَنِينُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ مِنْ أَنفُولُكُ مَا عَنِي مَا عَنِيتُ مَا عَنِيقُولُكُ مَا عَنْ عَلَيْهِ عَلَيْ عَلَيْهِ عَنِينًا عَلَيْهِ مَا عَنِيثُ مُلْكُمُ مَا عَنِي مَا عَنِيتُ مَا عَنِيتُ مَا عَنِيثُ مَا عَلَى عَلَيْكُمُ مَا عَنِيلًا عَلَيْهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ مَا عَلَيْكُمُ عَالْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْ

وعنْ عائشة ورضى الله عنها:

" أَنَّ النَّبيَّ ﷺ قبل عثمان بن مظعون وهو ميت وهو ﷺ يبكي "(٢).

#### 🗉 رحمتُهُ بالحيوان:

لمْ يكنِ النّبي ﷺ ليقْصر رحمتَهُ، التّي هي صورة صادقة لنفسهِ الكريمةِ على النّاطقين من بنب الإنسانِ ، فإنّ هذه الرحمة ملكت مشاعرة، وامتدّت إلى رحمتِه بالحيوانِ حيثُ كان العرب عادات سيّئة في معاملةِ الحيوانِ أنكرَها كلّها وأوصى النّاس بحسنِ المعاملةِ الحيوانِ فلا يجعلونَهُ هدفاً للرَّمي ولا يقطعونَ من الحيوانِ شيئاً وهو حيِّ ولا يُحمّلونَهُ فوق طاقتِهِ، عن أبي هريرة هذا أنَّ رسولَ الله ﷺ قال: "بينا رجلٌ يمشي فاشتدَّ عليه العطش، فنزلَ بئراً، فشربَ منها، ثمَّ خرجَ فإذا هو بكلبٍ يلهثُ يأكلُ الثَّرى من العطش، فقالَ : لقدْ بلغَ هذا مثلَ الَّذي بلغ منها، ثمَّ خرجَ فإذا هو بكلبٍ يلهثُ يأكلُ الثَّرى من العطش، فقالَ : لقدْ بلغَ هذا مثلَ الَّذي بلغ بي، فملاً خفّهُ، ثمَّ أمسكَهُ بفيهِ ثمَّ رقيَ، فسقى الكلبَ، فشكرَ اللهُ لهُ، فغفرَ لهُ "، قالوا : يا رسولَ الله، وإنَّ لنا في البهائم أجراً ؟ قالَ: " في كلِّ كبدٍ رطبةٍ أجرٌ "(').

#### ■ الاستشارة وحسن الإعداد:

استشارَ النّبيُ الله على التّفكيرِ وحي فيه من كتابٍ أو سنّةٍ؛ وذلك تعويداً لهم على التّفكيرِ وتربيتِهِم على الشّعورِ بالمسؤوليّةِ ، وتعويدِهِم على تطبيق الأمرِ الإلهيّ بالشّورى وممارستِهِم لها ، وأبرزُ مثالِ على ذلك في موقعة بدرِ حيثُ استشارَ أصحابَهُ من المهاجرين والأنصارِ في

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٥٦٦٥)

<sup>(</sup>٢) سورة التوبة/٢٨ أ

<sup>(</sup>٣) أخرجه الترمذي (٩٤٦)

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري (٥٥٥)

المعركة، فلمَّا رأى النّبيُ على طاعة الصَّحابة واجتماعَهُم على القتالِ بدأ الاستعداد في جانبينِ الجانبِ الرُّوحيِّ والجانبِ العمليِّ.

- أما الجانبُ الرُّوحيُّ فإنَّ الرَّسولَ ﴿ اللهمَّ الْبلة مُصلِّباً وداعياً ربَّهُ عزَّ وجلَّ حتى أصبح فكانَ يقولُ في دعائِهِ مستقبلاً القبلةَ: " اللهمَّ أنجز ْ لي ما وعدتني، اللهمَّ آتِ ما وعدتني اللهمَّ إن تهلك هذه العصابة من أهلِ الإسلامِ لا تُعبد في الأرضِ "، فما زالَ يهتفُ بربِّه، ماداً يديهِ مستقبلَ القبلةِ، حتَّى سقطَ رداؤُهُ عن منكبيهِ، فأتاهُ أبو بكر فأخذَ رداءَهُ ، فألقاهُ على منكبيهِ، ثمَّ التزمَهُ من ورائِهِ، وقالَ : (يا نبيَّ اللهِ ، كفاكَ مناشدتُكَ ربَّكَ فإنَّهُ سينجز ُ لكَ ما وعدكَ ) (۱).
  - أمّا في الجانب العملي بدأ بي بإراحة جنده في الليل فقد نام النّاس وقام يحرسهم بنفسه وفي صباح اليوم التّالي نظّم جيشه في صفوف القتال ، وهو أسلوب جديد لم تعرفه العرب من قبل وفيه عدَّة مزايا لعل من أبرزها التّقليل من خسائر المسلمين ، والتّعويض عن قلّة عددهم ، والسّيطرة على القوّة بأكملها مع تأمين العمق للجيش؛ حيث يتسنّى للقائد قوّة احتياطيّة في الخلف يعالج بها المواقف المفاجئة.

#### العِبَرُ والدّروسُ المُستفادَةُ.

- اتِّباعُ النَّبيِّ ر التَّأسِّي بأخلاقِهِ دليلُ الإيمانِ وطاعتُهُ من طاعةِ اللهِ تعالى.
- النَّبِيُّ محمِّدٌ ﷺ أعظمُ شخصيَّةٍ عرفَتها الإنسانيَّةُ رحمةً وسماحةً وشجاعةً.
  - الأخلاقُ الفاضلةُ الكريمةُ سببُ النَّجاحِ والتَّقدُّم والازدهارِ .
    - الشَّجاعةُ المقترنةُ بالحكمةِ منْ أسباب النَّصر .
      - الحلمُ والعفو عندَ المقدرةِ يزيدُ الإنسانَ قوّةً .
        - الرَّحمةُ طريقُ الوصولِ إلى قلوبِ النَّاسِ.
    - التَّدبيرُ وحُسنُ الإعدادِ لا يُنافي التَّوكُّلَ على الله تعالى .
  - الصَّلاةُ والتَّسليمُ على الرَّسول الكريم سبيلٌ لنيل شفاعتِه ودخول الجنَّة .

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم ( ٣٣٩٦)

## الأنشطة التعلمية والتقويمية



- ١- بيّنْ كيف كانَ خلقُ النّبيّ ﷺ متمثّلاً في القرآن الكريم.
- ٢- اذكر موقفاً في حياةِ النّبي ﷺ يدلُّ على عفوهِ عمَّنْ أساءَ إليهِ لم يردْ في الدّرس.
  - ٣- عللْ سبب دخول كثير من النّاس في الإسلام بعد معرفتهم للنبّي ﷺ .
- ٤- خاطبَ اللهُ تعالى الأنبياء في القرآنِ الكريمِ بأسمائِهِم إلَّا النّبيَّ محمّداً في فقد خاطبَهُ بعدل فقد خاطبَه بالمرّمِل يا أيّها الرّسول) ولم يخاطبه باسمِهِ علامَ يدل ذلك؟
  - ٥- ما التَّوجيهُ الإلهيُّ المستفادُ من قولِهِ تعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلُنَاكَ إِلَّا رَحْمَةُ لِلْعَكِمِينَ ﴾؟
    - ٦- اذكر عظَتين استفدتهما من شمائل النبيِّ ﷺ.
    - ٧- اكتب بعض المواقف من السيرة النبوية تبرز فيها شمائل النبي ﷺ.
  - ٨- قالَ تعالى: ﴿ مَّن يُطِعِ ٱلرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ ٱللَّهَ ﴾ (() علَّلْ ارتباطَ طاعةِ اللهِ تعالى بطاعةِ رسولهِ.
  - ٩- قالَ تعالى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ وَمَلَيْهِكَتُهُ. يُصَلُّونَ عَلَى ٱلنَّبِيِّ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ صَلُّواْ عَلَيْهِ وَسَلِّمُواْ تَسْلِيمًا ﴾ () والمطلوبُ:
    - أ- حلِّلْ مضمونَ الآيةِ مُستنتجاً منها مكانةَ النَّبِيِّ عِندَ الله تعالى. ب- ما حكمُ الصَّلاةِ على النَّبِيِّ عِلى إذا ذُكِرَ؟ مؤيِّداً قولَكَ بالدَّليل.
      - ج- اذكر ْ ثلاث فوائد للصَّلاةِ على النّبيِّ ﷺ .
      - ١٠ صِفْ شعورك تُجاه النّبي رضي الله الله عنه در استك الشمائليه .



<sup>(</sup>١) سورة النساء/٨٠

<sup>(</sup>٢) سورة الأحزاب/٦٥

## الدَّرسُ الثَّاني



## هَدْىُ النّبيّ على في القضاء والمعاملة

- وقفَ رَسولُ الله ﷺ يُرتّبُ صفوفَ أصحابهِ يومَ بدر الكبرى، وبيدِهِ سهمٌ يسوّي بهِ الصّفوفَ فمرَّ بسَوَّادِ بن غَزيَّةَ وهو مُتقدِّمٌ عن الصَّفِّ، فأشارَ إليهِ بالسَّهم في يدهِ وقالَ: استو يا سوّاد فلامسَ السَّهمُ بطنَهُ، فقالَ سوَّاد: أوجعتَنِي با رَسُولَ الله وقدْ بعثَكَ اللهُ بالحقِّ والعدل فأقدني ( اجعلني أقتصُّ منكَ ) فكشفَ رَسُولُ الله ﷺ عنْ بطنِهِ الشَّريفِ وقالَ : استقد، فاعتنقَهُ سَوَّاد وقبَّلَ بطنَّهُ، فقالَ رسولُ الله ﷺ : ما حملَكَ على هذا يا سَوَّاد ؟ قالَ : يا رسولَ الله قدْ حضرَ ( من القتال ) ما ترى، فأردت أن يكون آخر العهد بك أن يمسَّ جلْدي جلْدك، فدعا له رسول الله ﷺ بخير . (١)

أصف قضاء رسول الله ﷺ

 الأسسُ التي قامَ عليها قضاءُ رسول الله على

> كانَ ﷺ يقضى بما أنزل الله قالَ تَعالى: ﴿ وَأَنِ ٱحْكُم بَيْنَهُم بِمَا أَنزَلَ ٱللَّهُ ﴾ (٢).

كانَ ﷺ يقضى بالحقّ بعيداً عن هوى النّفس أو المصالح الشُّخصيَّةِ. قالَ تعالى: ﴿ وَلَا تَتَّبِعِ ٱلْهَوَىٰ فَيُضِلَّكَ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ

كان ﷺ يقضى بالعدل والإنصاف قالَ تَعالى: ﴿ وَإِذَا حَكَمْتُم بَيْنَ ٱلنَّاسِ أَن تَحَكُّمُواْ بِٱلْعَدْلِ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّ

<sup>(</sup>١) مختصر الجامع في السيرة النبوية ١٠٠١ ٣٥ (٢) سورة المائدة / ٤٩

<sup>(</sup>٣) سورة النساء / ٨٥

<sup>(</sup>٤) سورة ص/٢٦

## ∎ منْ هَدْي النَّبِيِّ ﷺ في القضاءِ

## العدلُ في القضاء بينَ الشَّريفِ والضَّعيفِ .

- كانَ رسولُ الله ﷺ أعدلَ النّاسِ منتصراً للحقّ حيثُ كانَ الحقّ مع الشّريفِ أو الضّعيفِ مع الغنيّ أو الفقيرِ، مع الرَّجلِ أو المرأةِ فقدْ وردَ أنَّ امرأة من بني مخزومٍ قد سرقتْ في عهدِ رسولِ الله ﷺ فأمرَ بقطع يدِها فكلَّمَهُ في شأنِها أُسامةُ بنُ زيدٍ ﴿ فغضبَ ﷺ وقالَ : " أَتشفعُ في حدٍّ من حدودِ الله"، ثمَّ قامَ ﷺ فخطبَ بالنّاسِ وقالَ : " إنّما أَهلَكَ الذينَ قَبْلَكُم أَنّهم كانوا إذا سرقَ فيهمُ الضّعيفُ أقاموا عليهِ الحدّ، وايْمُ اللهِ لو أنَّ فاطمةَ بنتَ محمّدٍ سرقتْ لَقَطعْتُ يدَها " (١) .

## الحكمة في القضاء .

■ ضمنَ رسولُ الله ﷺ بحكمتِهِ وعدلهِ في القضاءِ لكلِّ فردٍ حقَّهُ، وصانَ لهُ دمَهُ وعِرضَـهُ فوضعَ القواعدَ والضَّوابطَ التي تُحقِّقُ ذلكَ، قالَ ﷺ: "لو يُعطَى النَّاسُ بدعواهُمْ لادَّعـى ناسٌ دماءَ رجال وأمو الهُم، ولكنَّ اليمينَ على المُدَّعى عليهِ " (٢).

استنتجْ من نصِّ الحديثِ ما يدلُّ على حكمةِ النَّبيِّ ﷺ في القضاءِ .

#### \* المساواة بين المتخاصمين .

■ كانَ ﷺ المرجعَ في فصلِ الخصوماتِ وقطعِ المنازعاتِ، وقد جسَّدتْ توجيهاتُـهُ ﷺ أُصولَ القضاءِ ومبادئ التَّعامل في شتَّى مجالاتِ الحياةِ .

- فقد رُوي عن علي بنِ أبي طالب ﴿ أَنَّهُ قَالَ :

(بعثَني رسولُ الله ﷺ إلى اليمنِ قاضياً فقلتُ يا رسولَ الله، تُرسلُني وأنا حَدَثُ السِّنِ، ولا عِلمَ لي بالقضاء ؟، فقالَ ﷺ: " إنَّ الله سيهدِي قلبَكَ، ويُثبِّتُ لسانكَ، فإذا جلسَ بينَ يديكَ الخصمانِ فلا تقضينَ حتَّى تسمعَ من الآخرِ، كما سمِعتَ من الأوَّلِ فإنَّهُ أحرى أنْ يتبيَّنَ لكَ القضاءُ ") (").

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري ( ۳۲۸۸ )

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم ((١٧١١)

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد ( ١٢٨١)

## منْ هَدْي النّبيّ إلى في المعاملة

## معاملة الأطفال .

كانَ رسولُ الله ﷺ شديد الرَّافة والرَّحمة في التَّعاملِ مع جميع الخلائق على اختلافها
 وقد برزت معاملَتُهُ مع الأطفال حيث كان يلاطفهم ويُقبِّلهم ويمسح على رؤوسهم .

- فقدْ ذُكِرَ أَنَّ رسولَ اللهِ ﷺ قبَّلَ الحسنَ بنَ عليِّ رضي اللهُ عنهما وعنده الأقرع بن بن عليِّ رضي الله عنهما وعنده الأقرع بن أحابس التَّميميّ جالساً، فقالَ الأقرع : إنَّ لي عشرة من الولدِ ما قبَّاتُ منهُم أحداً، فنظرَ إليهِ رسولُ الله ﷺ ثمَّ قالَ : " مَنْ لا يرحمُ لا يُرحمُ " (١).

ابنِ موقفاً: ما رأيُكَ فيمن لا يمنح أو لادَه العطف والحنان ؟

## معاملة النساء .

■ أعطى رسولُ اللهِ ﷺ صورةً وضيًاءةً في معاملةِ الزَّوجةِ من مجالسةٍ وملاطفةٍ واستشارةٍ في قضايا الحياةِ المختلفةِ حتَّى ما تعلَّقَ منها بشؤون الأمَّةِ .

- من ذلك ما صنَعَهُ النّبيُ على مع أمِّ سلَمة رضي الله عنها يوم صلّح الحديبية حين دخل عليها غاضباً بعد أن أمر المسلمين أن يتحلّلوا من إحرامهم بعد صلح الحديبية فلم يمتثلوا فهدّأت من روْعه وقالت: يا رسول الله لا تلمهم فقد عانوا من الحُزن والمشقّة لرجوعهم بغير فتح، وأشارت عليه أن يخرج وينحر بُدنَه، ويحلق رأسته ولا يُكلّم منهم أحداً ، فأخذ الرّسول على بمشورتها، فلمّا رأى النّاس ذلك فعلوا مثلما فعل النّبي على .

## معاملة الشباب .

عني النّبيُ ﷺ بالشّبابِ عنايةً فائقةً وحرص على توجيهِ طاقاتِ الشّبابِ واستثمارِ مواهبهم وتوظيفِها في خدمةِ المجتمع، وكان ﷺ يُدني الشّبابَ ويُطلقُ عليهم الألقابَ التي تُحفّرُ هممهم وتغرسُ فيهم حُبَّ البذلِ والعطاءِ فكانَ الشّبابُ في عصرِ النّبوّةِ الشّعلةَ المضيئةَ التي أثرَتْ في مسيرةِ الإنسانيّةِ، فقد أرسلَ النّبيُ ﷺ معاذَ بنَ جبلٍ ﷺ قاضياً على اليمنِ وهو في ريعانِ الشّبابِ.

كما عيَّنَ أسامة بنَ زيدٍ رضي الله عنهما قائداً لجيش المسلمينَ في مواجهة جيشِ الرُّومِ وهو في الثَّامنة عشرة من عمره.

<sup>(</sup>۱ أخرجه البخاري (۱۹۲۰)

## \* معاملة غير المسلمين .

■ كانَ ﷺ عظيمَ الحلمِ والعفو في معاملتِهِ، وما انتقمَ لنفسِهِ قطّ، من ذلك أنّهُ جاءهُ يهوديّ يتقاضاهُ دَيناً لهُ عليهِ، فأخذَ اليهوديّ بمجامعِ ثيابِ النّبيّ ﷺ وأغلظَ لهُ القولَ، فانتهرهُ عمره فقالَ رسولُ الله ﷺ لعمر ﷺ: " أنا وهو، كنّا إلى غيرِ هذا منكَ أحوجَ يا عمر تأمرني بحُسن القضاء، وتأمرهُ بحُسن التّقاضي " .

ثمَّ قالَ ﷺ: "لقد بقي من أجلِهِ ثلاثٌ "، وأمر عمر ﴿ أَنْ يقضيهُ مالَهُ ويزيدَهُ عشرينَ صاعاً لما روَّعَهُ (١). وكانَ هذا سببَ إسلام اليهوديّ.

## عبَرٌ مُستفادَةً من هذي النَّبيّ ﷺ.

- إنَّ منهجَ النَّبي ﷺ في قضائِهِ ومعاملتِهِ منهجٌ تربويٌّ فريدٌ منحَ الإنسانَ المنزلة اللَّئقة به.
  - إنَّ عدلَ النَّبيّ ﷺ جذبَ القاوبَ والعقولَ إلى دعوتِهِ فدخلَ النَّاسُ في دين الله أفواجاً.
- إنَّ منهجَ النَّبيِ ﷺ يدفعُنا إلى الاهتمامِ بالشَّبابِ وحُسنِ توجيههم
   لأنَّهمُ أملُ الأمَّةِ.

## الأنشطة التعلمية والتقويمية

١ - علِّلْ ما يأتي:

قالَ رسولُ اللهِ ﷺ لعليِّ بنِ أبي طالب ، " فإذا جلسَ بينَ يديكَ الخصْمانِ فلا تقضينَّ حتَّى تسمعَ من الآخر ، كما سمِعتَ من الأوَّل .... " .

■ تبنِّي النَّبيِّ ﷺ مشورة أمِّ سلمة رضي الله عنها يومَ صلح الحديبيةِ .

<sup>(</sup>١) مختصر الجامع في السيرة النبوية ١٢/١

- ٢- استنتج العبر َ المستفادة من كلِّ موقفٍ من مواقفِ النَّبيِّ ﷺ الآتيةِ مبيِّناً كيفَ تتمثَّلُها في حياتِكَ.
  - قدم وفد النّجاشي على النّبي ﷺ فقام يخدم هُم، فقال أصحابه : نحن نكفيك ، فقال ﷺ :
     " إنّهم كانوا الأصحابنا مُكرمين، وإنّى أُحب أُن أُكافئهم " .
    - قالَ ﷺ يومَ فتح مكَّةَ للمشركينَ بعدَ أنْ أظهرَهُ اللهُ عليهم " اذهبُوا فأنتُمُ الطُّلقاءُ " .
    - ٣- بيِّنْ رأيكَ في منهج النَّبيِّ ﷺ في معالجةِ مشاكل الشَّباب موضِّحاً أثرَ ذلكَ في نفسكِ .
      - ٤ اذكر ورسين استفدتهُما من هدي النّبي ﷺ في معاملة غير المسلمين .
      - ٥- عُدْ إلى أحد كتب السِّيرةِ واستخرجُ مثالاً لمعاملةِ النَّبيِّ ﷺ مع جيرانِهِ .
    - ٦- في ضوء منهج النّبي ﷺ في معالجة مشاكل الشّباب اقترحْ حلولاً لكلِّ ظاهرة ممّا يأتي:
      - التّدخين المبكّر عندَ الشّباب.
        - استخدام الألفاظِ البذيئةِ.
        - مصاحبة رفاق السُّوء.
  - ٧- عالجَ النَّبيّ الله الذي النَّبيّ الله والحكمة والمنطق، ابحث في مسند الإمام أحمدَ عن قصيّةِ الشَّاب الذي أتى النّبيّ الله واستأذنه في أنْ يفعلَ الفاحشة .
  - ٨- ابحثْ مُستعيناً بمصادر المعلومات المتوافرة لديك عن شخصيَّة غربيّة أسلمت بعد أنْ تأثَّرت بتعاليم الدِّينِ الإسلاميّ التي جسَّدَها النَّبي في واقعاً عمليّاً في حياتِه .



## الإمامُ مالكُ بنُ أنسٍ (رحمهُ اللهُ تعالى) (١٧٩-٩٣) هـ

- لا بدَّ للمسلمِ إنْ أرادَ النَّجاحَ أنْ يطَّلعَ على سيرِ عظماءِ هذه الأمَّةِ، الدِّين كانوا نجوماً لمَّاعَةً في سمائِها، وأنْ يقتبسَ من هديهم وصفاتِهم، ويستضيءَ بفكر هِم ومنهج حياتِهم ومِنْ هؤلاءِ إمامُ الأئمةِ وفقيهُ المدينةِ ومُحدِّثُها: الإمامُ مالكُ بنُ أنس رَحِمَهُ اللهُ تَعالَى.

#### اسمهٔ ونسبه:

هو مالك بن أنس بن مالك بن أبي عامر، الأصبتحيُّ الحِمْيريُّ، أبو عبد اللهِ المدنيّ، ينتهي نسبه إلى قبيلةِ (أصبح) الحِمْيريَّةِ اليمنيَّةِ، كان جدُّهُ مالك بن أبي عامر من كبار التَّابعينَ.

#### مولدُهُ ونشأتُهُ:

\* ولد الإمامُ مالكُ سنة (٩٣ه) في المدينةِ المنورةِ من أبٍ وجدِّ تابعيَّينِ، ونشأَ في بيتِ علم ومجدٍ، وقد طلبَ العلم في سنِّ مبكِّرةٍ، وكانَ لأمِّهِ دور "في حتَّهِ على طلبِ العلم، وكانت تقولُ لهُ: «اذهب إلى ربيعة فتعلم من أدبهِ قبلَ عِلْمِهِ».

## = نبوغُهُ العلميّ وجهودُهُ في خدمةِ الحديثِ الشَّريفِ:

- \*حفظَ مالكُ القُرآنَ الكريمَ وهو صغيرٌ، ثمَّ اتَّجهَ إلى حفظِ الحديثِ الشَّريفِ فأخذَ عن خيارِ التَّابعينَ كنافعٍ مولى ابنِ عمرٍ، وابنِ شهابٍ الزُّهريِّ، وربيعةَ الرَّأي، ولازمَ العالِمَ الجليلَ ابن هرمز سبعَ سنواتٍ أو أكثرَ.
- \* وقد ظلّ مالك يدأب في تحصيل العلم حتى صار حُجّة في الفقه والحديث، ولم يتجرّ أعلى الفتوى والجلوس للتّعليم والتّحديث حتى أذن له العلماء بذلك وهو ابن سبع عشرة سنة، يقول مالك: (ما أفتيت حتى شهدَ لي سبعون أنّي أهل لذلك) ثمّ أصبح مالك إمام دار الهجرة ومحدّثها، وقد شهدَ له بالإمامة والعلم الأئمّة الأعلام ومنهم الإمام الشّافعيّ إذ يقول: «مالك أستاذي وعنه أخذت العلم، وما أحد أمن عليّ من مالك، وجعلت مالكاً حجّة بيني وبين الله وإذا ذُكِر العلماء فمالك النّجم الثّاقب، ولم يبلغ أحدٌ مبلغ مالك في العلم؛ لحفظه وإتقانه وصيانته».

#### = شمائلُهُ:

- كانَ الإمامُ مالكُ العالمَ العاملَ بعلمِهِ، مَهيباً ذا ورَعٍ، عفيفَ النَّفسِ، عابداً مُتبِتلًا، مُعِزاً للعلم، من أحسن النَّاس وجهاً، وأرجحِهم عقلاً، وأشدهم خشيةً لله تَعالى.
- وكانَ شديدَ التَّوقيرِ والاحترامِ لحديثِ رسولِ اللهِ عَلَى، يقولُ أحدُ تلامذتِهِ: «كانَ مالكُ بنُ أنسٍ إذا أرادَ أنْ يخرجَ ليُحدِّثَ توضًا وضوءَهُ للصَّلاةِ، ولبسَ أحسنَ ثيابِهِ، ولبسَ قَلَنْسوةً ومشَّطَ لحيتَهُ، فقيلَ لهُ في ذلكَ، فقالَ: أُوقِّرُ بهِ حديثَ رسُول الله عَلَىٰ».
  - وكانَ يتأنَّى في فُتياهُ حتَّى إنَّهُ لَيقضي الأيّامَ في در اسةِ مسألةٍ من المسائل.

#### = منهجه العلميّ:

- \* إنّما بَلَغَ الإمامُ مالكٌ ما بلغهُ من المجدِ والشُّهرةِ بشدَّةِ تحريهِ، ودقّتهِ في روايةِ الحديثِ وورَعهِ البالغِ في الفتوى والاجتهادِ، فقد كانَ مالكٌ إذا شكَّ في الحديثِ تركهُ ولم يُحدِّثْ بهِ وقد جاءه سائلٌ يوماً يسألهُ عن ثمانٍ وأربعينَ مسألةً فإذا به يجيبُ في اثنتين وثلاثينَ منها بسدلا أدري» ورَعاً منه واحتياطاً من القولِ بغيرِ علمٍ، وكانَ لا يروي إلا عمَّنْ يثقُ بعلمِهِ ودينِهِ وحفظِهِ.
- \* وقد بيَّنَ الإمامُ مالكٌ منهجَهُ العلميّ في روايةِ الأحاديثِ بقولِهِ: «لا يُؤخَذُ العلمُ من أربعةٍ ويُؤخذُ مِمَّنْ سواهم:
  - ١- لا يُؤخذُ من سفيهِ وإن كان أرْوَى النَّاس.
  - ٢- ولا يُؤخذُ من صاحب هوى يدعو إلى بدعتِهِ.
  - ٣- و لا من كذَّابٍ يكذبُ في أحاديثِ النَّاسِ وإن كانَ لا يُتَّهمُ على حديثِ رسولِ اللهِ عَلَى.
    - ٤- و لا من شيخٍ له فضلٌ وصلاحٌ وعبادةٌ إذا كانَ لا يعرفُ ما يحمِلُ وما يُحدِّثُ به».

هذا المنهجُ الدَّقيقُ الرَّفيعُ جعلَ الإمام البخاريُّ وغيرَهُ من العلماء يقولون:

«أصحُ الأسانيدِ كلِّها: مالكٌ عن نافعِ عن ابنِ عمر ]».

#### مؤلفاته:

- \* أجلُّ مؤلّفاتِ الإمامِ مالكِ هو كتابُه: «الموطَّا» الذي يُعَدُّ من أشهرِ كُتبِ الحديثِ وأقدمِها وقد فاق به غيرَهُ من كتبِ عصرِهِ، وذلك لترتيبهِ فقد رتَّبهُ على الأبوابِ الفقهيَّةِ، ولصحَّةِ أحاديثه فقد حرص على أن يروي فيه الأحاديث الصَّحيحة، وللفقهِ الذي تضمَّنهُ حيثُ كانَ يبيِّنُ الحكمَ الشَّرعيَّ بعد ذكر الأحاديثِ النّبويَّةِ.
  - وقد كانَ «الموطَّأ» يُعدُّ في زمنِهِ أصحَّ كتبِ الحديثِ النَّبويِّ، وقد قالَ عنه الإمامُ الشَّافعيُّ: «ما في الأرض كتابٌ من العلم أكثرُ صواباً من موطًا مالكٍ» وذلك بحسب عصره.

وقالَ ابنُ خلدون: «وتلقَّتِ الأمَّةُ هذا الكتابَ \_ أي الموطَّأ \_ بالقبولِ في مشارق الأرضِ ومغاربها».

وروى «الموطَّأ» عن مالك مواة كثيرون، من أشهرهم يحيى بنُ يحيى اللَّيثيّ، ونسختُه هي النَّسخةُ الأكثرُ شهرةً وتداولاً اليومَ.

- « رسالةٌ في الفتوى ».
- « رسالةً إلى اللّيث بن سعدٍ »، تكلّم فيها عن إجماع أهل المدينة وعلم هم.

## وفاته:

مرضَ مالكٌ أيّاماً يسيرةً، ثمّ توفّي سنة (١٧٩ه)، بالمدينة النّبويّة في خلافة هارون الرّشيد ودُفِنَ في البقيع، رحمة الله تعالى، وأجزل مَثوبته.



## الأنشطة التعلمية والتقويمية

- '- عرّف بالإمام مالك تعريفاً موجزاً.
- ٢- بلغ الإمامُ مالكٌ درجةً رفيعةً في العلم، استخلص الأسباب وراء ذلك.
- ٣- بم تفسّر إجابة الإمام مالك في كثير من المسائل بـ (لا أدري)؟ وكيف توظف هذا الموقف في سلوكك الشّخصي.
  - ٤- اشرح الملامح الرّئيسة في منهجيّة الإمام مالكٍ في رواية الأحاديث.
  - علَّلْ تميّز كتاب «الموطّأ» عن غيره من كتب عصره، مُبيّناً أهم ميّزاته.
- ٦- ارجع إلى كتاب «الموطّأ» مُطالعاً فهرسه، ثمّ اختر باباً لفت نظرك، واكتب مقالةً عمّا احتواه هذا الباب من أحكام شرعيّة ومعان خُلقيّة.





## الإمامُ محمَّدُ بنُ إدريسَ الشَّافعيُّ (رحمهُ اللهُ تعالَى) (رحمهُ اللهُ تعالَى) (رحمهُ اللهُ تعالَى)

#### ■ اسمُهُ ونسبُهُ:

هو الإمامُ أبو عبد الله محمَّدُ بنُ إدريسَ الشَّافعيّ المطَّلبيّ، يلتقي نسبُهُ مع الرَّسولِ ﷺ في (عبد مناف)، وأمُّهُ يمانيَّةٌ من الأزدِ وكانتْ من أذكى الخلْق فطرةً .

#### مولدُهُ ونشأتُهُ:

- \* ولِدَ الشَّافعيِّ في غزَّةَ من أرضِ فلسطينَ سنة ( ١٥٠هــ/ ٧٦٧ م)، توفِّي والدُهُ وهو صغيرٌ فارتحلتْ بهِ أمُّهُ وهو في الثَّانيةِ من عمرهِ إلى مكَّةَ موطن آبائهِ وأجدادِهِ .
- \* نشأ الشَّافعيّ في مكَّة، وعاشَ فيها عيشةَ اليتامي والفقراءِ إلى أنْ اشتدَّ عودُه، وقد كانَ لأمِّهِ دورٌ كبيرٌ في تربيتِهِ وتعليمِهِ وتوجيهِهِ، وقد بدتْ عليهِ علائمُ النّبوغِ والذّكاءِ منذُ صغِرَهِ .

## = نبوغُهُ العلميّ ورحلتُهُ في طلب العلم:

- \* حفظ الإمامُ الشّافعيّ القرآنَ الكريمَ وهُو ابنُ سبعِ سنينَ، وأحسنَ تجويدَهُ، وقد أُولِعَ منذُ حداثةِ سنّهِ باللُّغةِ العربيّةِ فرحلَ إلى الباديةِ يطلبُ النّحوَ والأدبَ والشّعرَ واللّغةَ ولازمَ قبيلة هُذيلٍ عشرَ سنواتٍ لشهرتِها بالفصاحةِ والبيانِ والشّعرِ، فحفظَ اللّغةَ وأشعارَ العربِ وأخبارَهُم، ونظمَ الشّعرَ وتعلّمَ الرّماية.
- واتَّجهَ الشَّافعيّ إلى دراسةِ الحديثِ فحفظَ الموطّأ في الحديثِ وهو ابنُ عشرِ سنينَ، ثمَّ قـرأهُ على الإمامِ مالكٍ في المدينةِ، كما درسَ الفقهَ على أيدي كبارِ العلماءِ في مكّة ، ثـم أُذِنَ لـهُ بالإفتاءِ بها وهو ابنُ خمسَ عشْرة سنةً.

## ابنِ موقفاً: ما رأيُكَ فيمن يُنفق حياتَهُ في طلبِ العلم؟

\* بقي الشّافعيّ في صحبة الإمام مالك تسع سنين ولمّا مات مالك ارتحل الشّافعيّ إلى السيمن واشتغل ببعض الأعمال وكان يتردّد على علماء اليمن ويأخذ ما عندهُم من علم ثمّ رحل إلى العراق فالتف حولَه العلماء فراجع معهم قواعد الفقه وأصول الأحكام ونشر علمه وفقهه في بغداد.

\* ثمّ قصدَ الشّافعيّ مصرَ ليُعلِّمَ النَّاسَ القرآنَ الكريمَ والحديثَ والفقهَ واللَّغةَ وقد واجهتهُ فيها بيئةً جديدةٌ ليسَ له بها عهدٌ فأضاف إلى فقهِهِ من الأحكامِ ما تدعو إليهِ الحاجةُ وذلكَ استجابةً منه لمتغيّراتِ العصر، واختلافِ البيئاتِ، وظلَّ فيها يُعلِّمُ ويُفتي حتّى وفاتِهِ.

#### = منهجه العلمي:

\* عُني الإمامُ الشّافعيّ أوَّلاً بالقرآنِ الكريم، وفَهمَهُ بمهارتِهِ في اللّغةِ العربيَّةِ وما صحَّ من المأثورِ في تأويلِهِ واجتهدَ في دراسةِ الحديثِ الشّريف، ثمَّ أخذَ رحمهُ الله فقههُ من المنابعِ الأصليّةِ القرآنِ والسّنَّةِ مُستنبطاً منهما الأحكامَ الفقهيَّةَ وأصولَ المعاملاتِ والأخلاق .... وكانَ عميقَ الفكر، سهلَ العبارةِ، حاضرَ البديهةِ ممّا مكّنَهُ من إفحام مُناظريهِ وإقناع سائليهِ.

#### شمائله:

كانَ الإمامُ الشَّافعيّ \_ رحمَهُ اللهُ تعالى \_ شديدَ الذّكاء، قويَّ الحفظ، راجحَ العقلِ ما ناظر أحداً إلا غلبَه، وكانَ فصيحَ اللِّسانِ إماماً في النّحو واللّغة، وكانَ شاعراً وله ديوانُ شعرٍ مطبوعٌ وكانَ مُخلِصاً في طلب العلم لله تعالى، سخيًا في تعليمهِ للنّاس. قالَ الإمامُ أحمد بنُ حنبل:

« ما أحدٌ مسَّ بيدِهِ محبرةً و لا قلماً، إلاّ وللشّافعيّ في رقبتِهِ منّةٌ، ولو لا الشّافعيّ ما عرفنا فقهَ الحديثِ ... » (١).

وكان \_ رحمه الله تعالى \_ كثير العبادة مولعاً بالقرآن وصئحبته وكان يُقسِم ليل هُ ثلاثة أقسام: ثُلث للعلم، وثُلث للنوم وثُلث للعبادة .

وكانَ شديدَ الحياءِ، كريماً متواضعاً، حَسَنَ الخُلُق زاهداً ورعاً.

وكانَ فارساً يُجيدُ الرَّمي بالسِّهام جمعَ فضائلَ الأخلاق في الإخلاص والإباءِ والشَّجاعةِ .

#### مؤلفاته:

كانَ الإمامُ الشّافعي من أئمَّةِ الفقهِ الكبارِ وإليهِ يُنسبُ الفقهُ الشّافعي ، ومن أشهرِ مؤلَّفاتِهِ:

وكتاب (الرّسالة) في أصول الفقه

كتابُ ( الأمّ ) في الفقهِ

وكتابُ ( الحُجّة ) في الفقهِ

<sup>(</sup>١) كتاب (الرفعة في بعض متون فقه المذاهب الأربعة) د. توفيق ضمرة

## وفاته:

- \* كانَ الشّافعيّ \_ رحمة اللهُ تعالى \_ كثيرَ الأوجاعِ والأسقامِ صابراً مُحتسباً أجرة عندَ اللهِ تعالى وفي آخر ليلةٍ من رجب سنة ٢٠٤هـ انتقات روحه الطّاهرة إلى ربّها عن عمر يُناهز أربعاً وخمسينَ سنةً، ودُفنَ في القرافةِ بمصرَ، وطُويت صفحةٌ مشرقةٌ من صفحات تاريخنا الرّائع وغابَ نجمٌ من النّجوم التي سطعت في سماء البشريّةِ فأضاءتِ المشرقَ والمغربَ .
- \* قالَ عنهُ الإمامُ أحمد بنُ حنبل رحمَهُ اللهُ تعالى: «كانَ الشَّافعيّ كالشَّمسِ للدّنيا، وكالعافيةِ للبدن، فانظر هل لهذين من خلَفٍ أو عنهما من عوض »(١).

## = دروسٌ وعبرٌ مُستفادةٌ من حياة الإمام الشَّافعيّ:

- ضرورةُ تعلّم اللُّغةِ العربيّةِ والاعتزاز بها.
- المبادرةُ والسّبقُ في كلِّ مجالِ إنساني وثقافي .
- الاستجابةُ الواعيةُ لمتغيراتِ العصر، وظروفِ البيئةِ بمرونةٍ بعيداً عن الجمودِ.
  - التُّحلِّي بقوَّةِ الحُجَّةِ، والتَّجمُّلِ بالتَّقوى .

استنتجْ عِبراً ودروساً أخرى مِنْ حياةِ الإمامِ الشَّافعيّ رحمهُ اللهُ تعالى تراها ذات أهميَّةٍ في حياتكَ.

## الأنشطة التعلمية والتقويمية



- ١- اذكر ْ لمحة موجزة عن مولد الإمام الشَّافعيّ ونشأتِهِ.
- ٢- بلغَ الإمامُ الشَّافعيِّ درجةً رفيعةً في العلم، استنتج الأسبابَ التي أدَّتْ إلى ذلك .
  - ٣- اشرح الطّريقة التي سلكَها الإمامُ الشَّافعيّ في منهجهِ .
  - ٤- اكتب مقالاً تُبيِّنُ فيهِ بعض القيم والمُثل المُستنبَطةِ من حياةِ الإمام الشَّافعيّ .
- ٥- في ضوء در استك لحياة الإمام الشَّافعيّ اقترحْ ثلاثة أسس لنجاح الفردِ في الحياةِ.
- ٦- عُدْ إلى كتابٍ من الكتبِ التي ترجمت للإمامِ الشَّافعيّ واستخرج خمسة من أقوالِ العلماءِ فيهِ .



<sup>(</sup>١) تهذيب الكمال في أسماء الرجال للمزي