الجُمهوريَّةُ العربيَّةُ السُّوريَّةُ وزارةُ التَّربية والتعليم

# التربية الإسلامية

الصف الأول الثانوي

كتاب التلميذ

<u>۲۰۲۰ – ۲۲۰۲۹</u> ۷٤٤۲ هـ

حقوقُ الطِّباعةِ والتّوزيعِ محفوظةٌ للمؤسَّسةِ العامَّةِ للطِّباعةِ

حقوقُ التَّاليفِ والنَّشرِ محفوظةٌ لوزارة التَّربية والتّعليم في الجُمهوريَّةِ العربيَّةِ السُّوريّةِ

#### بسم الله الرحمن الرحيم

#### مقدمة

الحمدُ شِهِ ربِّ العالمين، والصّلاةُ والسّلامُ على أشرفِ المرسلين، المبعوث رحمةً للعالمين، وعلى آله وصحبه أجمعين، وبعد:

بناءً على خطّة وزارة التَّربية والتَّعليم في التطوير التربوي الشامل للمناهج التعلّمية في ضوء المستجدات التربوية والعلمية، واستناداً إلى السياسة التعليمية في الجمهورية العربية السورية نقدّم للمتعلمين الأكارم كتاب التربية الإسلامية للصف الأوّل الثانوي.

#### وقد تم في تنقيح الكتاب التأكيد على المعايير والأسس الآتية:

- تقسيم دروس الكتاب على فصلين دراسيين مع مراعاة التكامل بين فروع المادة والترابط بينها وبين المواد الأخرى.
- تضمين الكتاب أبحاثاً تناسب المرحلة العمرية للمتعلم، وتناسب قدراته المعرفية والعقلية، وتصقل مهاراته، وترفع سوية أخلاقه وتقوّم سلوكاته.
- ربط المادة العلمية بحياة المتعلم ومشكلاته من خلال إثراء الكتاب ببعض الأنشطة والمهارات التي تفعّل دور المتعلّم في العملية التعلمية.
  - تنمية مهارات التفكير الناقد والتفكير الإبداعي لدى المتعلمين مع مراعاة الفروق الفردية فيما بينهم.
    - التأكيد على الانتماء الصحيح للمتعلم لدينه وأمته.
    - توظيف التكنولوجيا الحديثة في تنفيذ الأنشطة بما يتوافق مع عصر التسارع المعرفي.
      - تعزيز مهارات اتخاذ القرار وحل المشكلات والعمل الجماعي.
        - التوثيق العلمي بالرجوع إلى المصادر والمراجع المختلفة.

هذا، ونرجو من الزملاء المدرسين تزويدنا بآرائهم ومقترحاتهم في هذا الكتاب ليكون ذلك عوناً لنا في التطوير والدفع نحو الأفضل.

والله ولي التوفيق

المؤتفون

#### الفهرس

| الصفحة | الدرس                                                                                               | الوحدة                                                                                                          |
|--------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٦      | سُورَةُ الإسراءِ                                                                                    |                                                                                                                 |
|        | ١- مُعجِزةُ الإسراءِ ومكانةُ القُرآنِ الكريمِ                                                       |                                                                                                                 |
| ١.     | ٢- آدابٌ اجتماعية                                                                                   |                                                                                                                 |
| ١٤     | ٣– قدرة الله تعالى                                                                                  | ( ) ( )                                                                                                         |
| ١٧     | سُورَةُ الأنبياءِ                                                                                   | المالية |
|        | ٤- الوعدُ الحقُّ بنصرِ المؤمنينَ                                                                    | <b>4</b> i                                                                                                      |
| ۲.     | ٥- اللهُ وحدَهُ هو المعبودُ بحقِّ                                                                   | 5 119<br>Urion                                                                                                  |
| 77     | ٦- إبراهيمُ السَّلِيُّالِمْ وجهادُه لنصرةِ الحقِّ                                                   | ة القرآن                                                                                                        |
| 77     | ٧- النَّصرُ والتَّمكينُ لأنبياءِ اللهِ الصَّادقينَ                                                  | وحدة القرآن الكريم<br>ة – التفسير والاست                                                                        |
| 7.7    | ٨- وحدةُ الرّسالاتِ السماويّة                                                                       | 120 eg                                                                                                          |
| ٣١     | 9- وحدانيةُ الخالِقِ العظيمِ وإِعجازُ القرآنِ الكريمِ<br>الله العلام العظيمِ العلام العرابِ الكريمِ |                                                                                                                 |
| ٣٤     | ١٠ – الحَلْفُ والأيمانُ                                                                             |                                                                                                                 |
| ٣٨     | ١١ – إباحة الطيباتِ                                                                                 |                                                                                                                 |
| ٤٢     | ۱۲ – من صفات الله تعالى                                                                             |                                                                                                                 |
| ٤٨     | ١ – المساواة وحقيقة التفاضل بين الناس                                                               | 9                                                                                                               |
| ٥٢     | ٢ - الكسب الحلال                                                                                    | <b>A</b>                                                                                                        |
| ٥٦     | ٣– تحريمُ الرّشوةِ                                                                                  | وحدة الحديث الشريف                                                                                              |
| ٦٠     | ٤- وجوبُ العملِ بالسُّنَّةِ                                                                         | j<br>j                                                                                                          |
| ٦٣     | ٥- تحريمُ الظُّلمِ                                                                                  |                                                                                                                 |
| 77     | ٦- عاقبةُ الانتحارِ                                                                                 | ,                                                                                                               |

| ٧١  | ١ – الدّينُ                                                         |                        |  |
|-----|---------------------------------------------------------------------|------------------------|--|
| ٧٥  | <ul> <li>٢- أهميةُ العقيدةِ وأَثرُها في الفردِ والمجتمعِ</li> </ul> | وحدة<br>إسالاميا       |  |
| ٧٨  | ٣– القُرآنُ الكريمُ                                                 | t 17 "                 |  |
| ۸٧  | ٤ - السُّنَّةُ النَّبويّةُ الشَّريفةُ                               | دة العقيدة<br>هية ومصا |  |
| 9 £ | ٥- الإِجْمَاعُ                                                      | 1 1                    |  |
| 9 7 | ٦- القِياسُ                                                         | 7                      |  |
| ١   | الزكاة                                                              | وحدة العبادات          |  |
| 1.0 | ١- الإمامُ البخاريّ رحمه الله تعالى                                 | وحدة الأعلام           |  |
| 1.7 | ٢- الإمامُ مُسلِم رحمه الله تعالى                                   | ر المالية              |  |

وحدة
القرآن
الكريم
( التلوة – التفسير التفسير والاستحفاظ )



#### مُعجِزةُ الإسراءِ ومكانةُ القُرآنِ الكريمِ

#### سنورة الإسراء

- سنُورةُ الإسراءِ سورةٌ مكيةٌ آياتُها مئةٌ وإحدى عشرةَ آيةً .
  - اشتملت هذه السورة على محاور متعددة أهمُّها:
- إثباتُ نبوّةِ محمّدٍ عَلِي ، بذكر بعض المعجز ات الدَّالةِ على صدقهِ .
- ذكر بعض الآياتِ الكونيةِ ، التي تدلُّ على عظمةِ الله تعالى ووحدانيتهِ .
  - تأكيدُ منظومةِ الأخلاقِ الإنسانيّةِ ، التي هي قوامُ الدّول والمجتمعاتِ .
- إقامةُ الأدلةِ والبراهين على بعثِ الناس يومَ القيامةِ ، وعلى النُّشور والحساب.

#### تساؤلات تجيب عنها الآيات

- ما المقصود بالإسراء ؟
- ما الحكمة من الإسراء بالرّسول إلى بيت المقدس ؟
  - ما أثر القُرآن الكريم في حياة النّاس ؟

#### أَتلُو وأتعلَّم:

# بِسْسِوْلَهُ النَّهُ الْمَسْجِدِ اللَّهُ الْمَسْجِدِ اللَّهُ الْمَسْجِدِ اللَّهُ الْمَسْجِدِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

*BARBARBARBARARARARARA* PERBARAKAN PERBARAKA

مَرَّتَيْنِ وَلَنْعَلُنَّ عُلُوًّا كَبِيرًا اللَّهُ فَإِذَا جَآءَ وَعُدُ أُولَىٰهُمَا بَعَثْنَا عَلَيْكُمْ عِبَادًا لَّنَآ أَوْلِي بَأْسِ شَدِيدٍ فَجَاشُواْ خِلَالَ ٱلدِّيَارِّ وَكَانَ وَعْدًا مَّفْعُولًا أَنَّ ثُمَّ رَدَدُنَا لَكُمْ ٱلْكَرَّةَ عَلَيْهِمْ وَأَمْدَدْنَكُمْ بِأَمُوالِ وَبَنِينَ وَجَعَلْنَكُمْ أَكُثَرَ نَفِيرًا اللهُ إِنْ أَحْسَنْتُمْ أَحْسَنْتُمْ لِأَنفُسِكُمْ وَإِنْ أَسَأْتُمْ فَلَهَا فَإِذَا جَآءَ وَعُدُ ٱلْآخِرَةِ لِيسْنَوُواْ وُجُوهَكُمْ وَلِيَدْخُلُواْ ٱلْمَسْجِدَ كَمَا دَخَلُوهُ أَوَّلَ مَرَّةٍ وَلِيْ تَبِّرُواْ مَاعَلُواْ تَبِّيرًا اللَّهُ عَسَىٰ رَبُّكُو أَن يَرْحَمَّكُمْ وَإِنْ عُدتُّمْ عُدْناً وَجَعَلْنا جَهَنَّمَ لِلْكَنفِرِينَ حَصِيرًا اللَّهُ إِنَّ هَاٰذَا ٱلْقُرِّءَانَ يَهْدِى لِلَّتِي هِي أَقُومُ وَيُبَشِّرُ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٱلَّذِينَ يَعْمَلُونَ ٱلصَّالِحَاتِ أَنَّ لَهُمْ أَجْرًا كَبِيرًا اللهُ وَأَنَّ ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱلْآخِرَةِ أَعْتَدْنَا لَهُمْ عَذَابًا أَلِيمًا اللَّهُ وَيَدْعُ ٱلْإِنسَانُ بِٱلشَّرّ دُعَاءَهُ، بِٱلْخَيْرِ وَكَانَ ٱلْإِنسَانُ عَجُولًا اللَّهُ وَجَعَلْنَا ٱلَّيْلَ وَٱلنَّهَارَ ءَاينَانِّ فَمَحَوْنَا ءَايَةَ ٱلَّيْلِ وَجَعَلْنَا ءَايَةً ٱلنَّهَارِ مُبْصِرَةً لِتَبْتَغُواْ فَضَلًا مِّن رَّبِّكُمْ وَلِتَعْلَمُواْ عَكَدَ ٱلسِّنينَ وَٱلْحِسَابُ وَكُلَّ شَيْءٍ فَصَّلْنَهُ تَفْصِيلًا اللَّهُ وَكُلَّ اللَّهُ وَكُلَّ إِنسَانِ أَلْزَمْنَاهُ طَهَيْرَهُ، فِي عُنْقِهِ - وَنُخْرِجُ لَهُ، يَوْمَ ٱلْقِيامَةِ كِتَبًا يَلْقَنَّهُ مَنشُورًا اللهُ ٱقْرَأُ كِنْبَكَ كَفَى بِنَفْسِكَ ٱلْيَوْمَ عَلَيْكَ حَسِيبًا اللهُ مَّن ٱهْتَدَىٰ فَإِنَّمَا يَهْتَدِى لِنَفْسِهِ أَوْمَن ضَلَّ فَإِنَّمَا يَضِلُّ عَلَيْهَا ۚ وَلَا نَزِرُ وَازِرَةٌ وِزُرَ أُخْرَىٰ ۗ وَمَا كُنَّا مُعَذِّبِينَ حَتَّى نَبْعَثَ

# أقرأ وأفهم

لَتَعلُن : لَتُفرِطُن في الظّلم والعدوان .

جَاسُوا : تردّدوا لطلبكم وقتلِكم .

الكرَّة: الغَلْبَة.

تَتْبيراً: تَدمِيراً شاملاً.

حَصِيراً : سِجناً يُحصرونَ فيه .

طائرَهُ: عملَهُ.

#### قوله تعالى : (لَيْلًا)

أوردَ البيانُ الإلهي زمنَ الإسراءِ بقولِهِ: (لَيُلَا) ولم يقلْ في الليلِ إشارةً إلى أنَّ الإسراءَ والمعراجَ تمَّ في جزءِ قصيرٍ من الليلِ ، مع أنَّ السفرَ منْ مكَّة إلى بيتِ المقدس كانَ مسيرة أربعينَ ليلةً وهذا دليلٌ على عظيمِ قدرةِ اللهِ تعالى في معجزةِ الإسراءِ والمعراج.

#### هَديٌ وإرشادٌ

- في إسراء الله تعالى بنبيّه محمد على تكريم له وإعلاء لشأنه .
- ♦ عظيمُ مكانةِ المسجدِ الحَرام و المسجدِ الأقصني ، فهما مهدُ الرِّسالاتِ السَّماويةِ .
  - ♦ ثوابُ الإحسان يَعودُ على المُحسِن ، وجزاءُ الإساءةِ لهُ أيضاً .
    - كُلُّ نفْس مَسؤولةٌ عَن عَملِها و لا تَحملُ ذنبَ غيرها .
      - . . . . . . . . . . . . . . .
      - . . . . . . . . . . . . .

#### التعلّم الذاتيّ

#### أُستمعُ وأتلُو الآيات ( ١٦-٢٢) من سورة الإسراء .

■ قال تَعالى﴿ وَمَنْ أَرَادَٱلْآخِرَةَ وَسَعَىٰ لَهَا سَعْيَهَا وَهُو مُؤْمِنٌ فَأُوْلَتِكَ كَانَ سَعْيُهُم مَّشْكُورًا ﴾.
-استنتجْ منْ الآيةِ السابقةِ شروطَ قبولِ العملِ عندَ اللهِ تعالى :

\_\_\_\_\_

#### الأنشطة التعلمية والتقويمية

- ١- ما الحكمةُ من أنّ الإسراء كان إلى المسجد الأقصى من دون غيره ؟
- ٢- يختلفُ القرآنُ الكريمُ عن باقى المعجزاتِ في أنّه معجزةٌ خالدةٌ ، وضّح ذلك .
- ٣- يُحمّلُ القرآنُ الكريمُ الإنسانَ المسؤوليّةَ عن نفسه وعن أعمالِه يومَ القيامةِ ، هاتِ من النسس آيةً تدلُّ على هذا المعنى .
- ٤- وضمّحْ أهمّيةَ القُرآنِ الكريمِ في حياتك ( التعبُّديّةِ ، العلميّةِ ، الأخلاقيّةِ ) كونَهُ المصدر َ الأوّلَ من مصادر التَّشريع الإسلاميِّ .
  - ٥ بيّنْ رأيك في المواقف الآتية :
  - ♦ يرتكب المعاصى والذنوب ، ويعول على طمعه بمغفرة الله تعالى .
  - ♦ يركنُ بعضُ المسلمينَ إلى القعودِ والكسل ، منتظرينَ النصرَ على أيدي الأجيال القادمةِ .
    - ◄ ينساقُ وراء كل جديد ، من دون أن يتبين إيجابياتِهِ وسلبياتِهِ .
- 7- استخرج من الآياتِ من (١- ١٤) مثالاً لكلً من: (أحكام النون الساكنة مع التنوين أحكام الميم الساكنة) مع التعليل.
  - ٧- اقرأ الآيات القرآنية الآتية قراءة واعية: قال تعالى: ﴿ اَقْرَأُ كِنْبَكَ كَفَى بِنَفْسِكَ ٱلْيَوْمَ عَلَيْكَ حَسِيبًا ﴾ .
     قال تعالى: ﴿ مَّنِ ٱهْتَدَىٰ فَإِنَّمَا يَهْتَدِى لِنَفْسِهِ ۚ وَمَن ضَلَ فَإِنَّمَا يَضِلُ عَلَيْهَا وَلَا نَزِرُ وَازِرَةٌ وِزْرَ أُخْرَىٰ ً
     وَمَا كُنَا مُعَذِّبِينَ حَتَى نَبْعَثَ رَسُولًا ﴾ .
    - والمطلوب أجب عمّا يأتي:
    - ١-ضع العنوانات المناسبة لكل من الآيات السابقة.
      - ٢- استنتج الفِكر الرئيسة لكلِّ من الآيات السابقة.
- ٣- ما العلاقة بين قوله تعالى: ﴿ أَقُرا كَنْبَكَ كَفَى بِنَفْسِكَ ٱلْيَوْمَ عَلَيْكَ حَسِيبًا ﴾ وقوله تعالى:
   ﴿ وَلَا نَرْرُ وَإِزَرَةٌ وَزْرَ أُخْرَىٰ ﴾؟
  - ٤- بيّن في ضوء فهمك للآيات السابقة كيف نتحمّل المسؤولية الملقاة عليك في كلِّ ممّا يأتي:
    - ١ بيتك.
    - ٣- مدرستك. ٤- وطنك.

#### آداب اجتماعية

#### تساؤلات تجيب عنها الآيات

- بم تتَّصفُ الأخلاقُ الإسلاميةُ ؟
- ما الكبائرُ التي يُعاقِبُ عليها الإسلامُ ؟

#### أَتلُو وأَتعلَّمُ:

كُلُّ ٱلْبَسْطِ فَنَقَعُدُ مَلُومًا مَّعَسُورًا ١١٥ إِنَّ رَبَّكَ يَبْسُطُ ٱلرِّزْقَ لِمَن يَشَاءُ وَنَقَدِرُ إِنَّهُ كَانَ بِعِبَادِهِ عَبِيرًا بَصِيرًا ١٠ وَلَا نَقَنُلُواْ أَوْلَادَكُمْ خَشْيَةَ إِمْلَاقً نَحْنُ نَرْزُقُهُمْ وَإِيَّاكُو ۚ إِنَّ قَنْلَهُمْ كَانَ خِطْءًا كَبِيرًا اللهُ وَلَا نَقْرَبُواْ ٱلزِّنَةَ إِنَّهُ، كَانَ فَاحِشَةً وَسَاءَ سَبِيلًا اللهُ وَلَا نَقْتُلُواْ ٱلنَّفْسَ ٱلَّتِي حَرَّمَ ٱللَّهُ إِلَّا بِٱلْحَقِّ وَمَن قُئِلَ مَظْلُومًا فَقَدْ جَعَلْنَا لِوَلِيّهِ، سُلْطَنَا فَلَا يُسْرِف فِي ٱلْقَتْلِ إِنَّهُ كَانَ مَنصُورًا اللَّ وَلَا نَقْرَبُواْ مَالَ ٱلْيَتِيمِ إِلَّا بِٱلَّتِي هِيَ أَحْسَنُ حَتَّىٰ يَبِلُغَ أَشِدَّهُ وَأَوْفُواْ بِٱلْعَهَدِّ إِنَّ ٱلْعَهَدَ كَانَ مَسْتُولًا الله وَأُوفُوا ٱلْكَيْلَ إِذَا كِلْتُمْ وَزِنُوا بِٱلْقِسْطَاسِٱلْمُسْتَقِيمَ ذَلِكَ خَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَأُولِلًا ﴿ وَلَا نَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمُ ۚ إِنَّ ٱلسَّمْعَ وَٱلْبَصَرَ وَٱلْفُوَّادَ كُلُّ أُولَيْهِكَ كَانَ عَنْهُ مَسْعُولًا ١٠٠ وَلَا تَمْشِ فِي ٱلْأَرْضِ مَرَحًا ۖ إِنَّكَ لَن تَخْرِقَ ٱلْأَرْضَ وَلَن تَبْلُغَ ٱلْجِبَالَ طُولًا ﴿ مُكُلُّ ذَٰ لِكَ كَانَ سَيِّئُهُ وَعِندَ رَبِّكَ مَكُرُوهًا ﴿ الْمُ 

# أقرأ وأفهم

- ولا تَنْهرْهُما : ولا تزجر ْهُما وتغلظْ في خطابهما .
  - **اللُّوَّ ابينَ :** للتوَّ ابينَ .
  - ابن السبّبيل: المسافر المنقطع في سفرهِ.
- القسطاس : العدل . سئلطَاناً: سئلْطَة على القاتل بالقصاص أو الدّية أو العفو . مرَحاً: مُخْتالاً مستكبراً .

🖪 إمْلاًق : فقر .

🖪 خطأ: إثماً .

11

#### هَدي وإرشاد

- ♦ ربطت الآياتُ برَّ الو الدَين بعبادةِ الله تعالى ، إعلاناً لقيمتِهِ ، وتأكيداً لأهميَّتِهِ .
- ♦ اتسعت دائرة الروابط الاجتماعية في الإسلام ، لتشمل الروابط الإنسانية كلّها فأمرت بالإحسان إلى ذوي القربي والمساكين وابن السّبيل .
- \* نهى الإسلامُ عن إنفاق المالِ في معصيةِ اللهِ تَعالى ، لأنّ فيه جموداً لنعمه سبحانه . مسبحانه .
  - نهى الإسلامُ عن البخل وعن الإسرافِ ، وحضَّ على التّوازن في الإنفاق .
    - حرّم الله تعالى القتل و الزّنى ورتّب عليها عقوبات زاجرة .
      - . . . . . . . . . . . . . . . .
      - . . . . . . . . . . . . . . . .

# التعلّم الذاتيّ

#### أَستمعُ وأَتلُو الآيات (٣٩-٤٤) من سورة الإسراء

استنتجْ من الآيةِ (٤١) توجيهاً إلهياً تدعو إليهِ.

#### مِنْ لطائفِ الإعجاز القرآني

- حذَّرَ القُرآن الكريمُ من مجرَّدِ مقاربةِ الزِّني بقولهِ تَعالى:
- ﴿ وَلَا نَقُرَبُوا ٱلزِّنَةُ .. ﴾ مبالغة في التّحرر ، وإشارة إلى وجوب الابتعاد عن أسبابه وكلّ ما قد يُوصلُ إليه ، ليحفظ الأُمَّة من أسباب الانحراف والانحلال والجريمة .

#### الأنشطة التعلمية والتقويمية

١- استنتجْ مراتبَ البرِّ بالوالدين التي دعت إليها الآيات .

٢ - علَّلْ ما يأتي:

- ♦ يربطُ القرآنُ الكريمُ طاعةَ الوالدين بطاعتِه سبحانَه.
  - ♦ ينهى القرآنُ الكريمُ عن التبذير.

٣- في ضوء فهمك لقوله تعالى:

﴿ وَلَا نَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمُ إِنَّ ٱلسَّمْعَ وَٱلْبَصَرَ وَٱلْفُوَّادَ كُلُّ أُوْلَيْكَ كَانَ عَنْهُ مَسْعُولًا ﴾.

بيِّن كيف تتعاملُ مع المعارف والأخلاق والأخبارِ المتتوَّعةِ ، التي تأتيكَ من وسائلِ الإعلام المختلفةِ .

٤ - بيّنْ رأيك في المواقف الآتية :

- ♦ يُعرضُ عن الزواج خشيةَ الأو لادِ وهموم معيشتِهم .
- ♦ يُودِعُ والدَيهِ دارَ المسنّينَ ، مدّعياً أنّهما يأخذان من ماله .
- ♦ ينظرُ إلى المحرّماتِ ، ويوقِعُ نفسه في الشُّبهاتِ ، مدّعياً أنّ هذا ليسَ من الزني .
- ◄ يدّعي أنّ المال ماله ، وهو حُرٌّ في أن ينفقه على ملذّاتِه الشخصيّةِ غير المشروعةِ .
  - ٥- استخرج من الآياتِ مثالاً لكلِّ من الأحكام التَّجويديةِ الآتيةِ وهي:

| إظهار | إخفاء | إقلاب | إدغام بلا غنة | إدغام بغنة |
|-------|-------|-------|---------------|------------|
|       |       |       |               |            |

٦- تُعدُّ ظاهرةُ إهمال الأبناءِ آباءَهم من أخطر المشكلات الاجتماعيّةِ!

نَاقشْ هذِهِ المشكِلَةَ وأجب عمَّا يأتي:

- أ هلْ تُؤيِّدُ هذه الظَّاهرَةَ ؟ ولماذا ؟
- بِ بِيِّنْ كِيفَ عالجَ الإسلامُ هذه المشكلةِ .
- ت\_ اكتب عدداً من المقترحات الجديدة وغير المألوفة لمكافحة هذه الظاهرة.

#### قدرة الله تعالى

#### تساؤلات تُجيبُ عنها الآياتُ

- ما موقف المشركين من القرآن الكريم ؟
  - هل الموت نهاية حياة الإنسان ؟
  - هل تستجيب الأصنام دعاء عابديها ؟

#### أَتِلُو وأَتعلُّم:

يَكُونَ قَرِيبًا اللهِ يَوْمَ يَدْعُوكُمْ فَتَسْنَجِيبُونَ بِحَمْدِهِ وَتَظٰتُونَ إِن لِّبِثْتُمْ إِلَا قَلِيلًا اللهِ وَقُل لِعِبَادِى يَقُولُوا الَّتِي هِي اَحْسَنُ إِنَّ الشَّيْطَنَ كَانَ لِلإِنسَانِ الْحَسَنُ إِنَّ الشَّيْطَنَ كَانَ لِلإِنسَانِ عَدُقًا مُّينِينًا اللهِ تَرْجَمْكُمْ أَوْ إِن يَشَأْ يَرْجَمْكُمْ أَوْ إِن يَشَأْ يَعْفِي عَلَى اللهِ اللهِ اللهِيمِ وَكَيْلًا اللهِ وَمَا أَرْسَلْنَكَ عَلَيْهِمْ وَكَيلًا اللهِيمِينَ عَلَى بَعْضِ بِمَن فِي السَّمَونِ وَالْأَرْضِ وَلَقَدْ فَضَلْنَا بَعْضَ النَّينِينَ عَلَى بَعْضِ بِمَن فِي السَّمَونِ وَالْأَرْضِ قُلْ الْمَعُوا اللّذِينَ زَعَمْتُم مِن دُونِهِ عَلَى اللّهُ وَاللّهُ اللهِ اللهُ وَاللّهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِيمِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ا

# أقرأ وأفهم

- أكثة : أغطية كثيرة .
  - وَقُراً: صَمَماً.
- فسيننفضون إليك رؤوسهم: يُحرِّكونَ
   رؤوسهم استهزاءً
- نُفُوراً: بُعداً وإعراضاً عن الحقِّ.
  - رُفاتاً: ذرّات مُفتّتة كالتّراب.
    - يَنْزغ : يُفسِدُ .

#### هدي وإرشاد

- نَفرَ المشركُونَ من القُرآن الكريم وأعرضُوا عنه كِبْراً وعناداً.
- عقيدة التوحيد هي الأساس المتين ، الذي يفتح أبواب الانتفاع بنور القرآن الكريم للمؤمنين ، وتَبْقى مُغلَقة في وَجْهِ المُشركين المُستَهزئين .
  - اللهُ تعالى عظيمٌ قادرٌ على بعثِ عبادهِ للحساب.

- إِنَّ الشَّيطانَ يُفسدُ الوردَّ و الأخوَّةَ بينَ النَّاسِ .
  - . . . . . . . . . . . . . .
  - . . . . . . . . . . . . . .

بعضُ جُهودِ العلماءِ في خدمةِ القُرآنِ الكريم.

تتوّعت جهودُ العلماءِ في خدمةِ القُرآن الكَريم انطلاقاً من:

- \* حِفظِ آياتِهِ والعمل به .
- تفسير و ودر اسة وجوه الإعجاز فيه .
  - دراسة عُلُومه.
  - دراسة أوجه قراءته .
- ترجمة معانيه إلى كثير من لُغات العالم .

#### الأنشطةُ التّعلّميّةُ والتّقويميّة

١ - يذم القرآن الكريم أولئك الذين يعطلون عقولَهم ، ويُصمِون آذانهم عن الحق ، هات من النص آية تشير الى هذا المعنى .

٢- حدّد من الآياتِ السابقة ما يشير والفكرتين الآتيتين:

- 💠 نفور أ المشركين من عقيدة التوحيد .
  - الأصنامُ لا تتفعُ عابديْها .
    - ٣- يومُ القيامةِ يأتي بَعْتةً:
- في النصِّ آيةٌ تشيرُ إلى ذلك دلَّ عليها ، ثمَّ بيّنْ بعضَ الأمورِ التي يجب عليك تداركها استعداداً لهذا اليوم .
  - استنتجْ من النَّصّ آيةً تُشيرُ إلى حتميّةِ بعثِ الناس الْحِسابِ ، مُظهراً وجهَ الإعجازِ فيها .
    - ٤- اذكر صورتين من صور اهتمام علماء عصرنا بالقُرآن الكريم.
      - ٥- استخرج من النَّصِّ أحكام الميم الساكنة واذكر التَّعليلَ .

| التعليلُ | اسم الحكم | موضع الحكم |
|----------|-----------|------------|
|          |           |            |

#### الوعدُ الحقُّ بنصر المؤمنينَ

#### سئورة الأنبياء

- سورةُ الأنبياءِ سورةٌ مكيةٌ آياتُها مئةٌ واثنتا عشرةَ آيةً .
- تناولت هذه السورة موضوع العقيدة في محاورها الأساسية .
- سُمّيت هذهِ السّورةُ سورةَ الأنبياءِ ؛ لأنَّ الله تعالى ذكر فيها عدداً من الأنبياءِ الكرامِ مبيّناً جهادَهُم وصبرَهُم ، وتضحيتَهُم في سبيل تبليغ دعوة الله لإسعادِ البشريةِ .

#### تساؤلات تجيب عنها الآيات

- إلام يدفع اليقين بيوم القيامة ؟
- ما أثر القرآن الكريم في قلوب الناس ؟
- كيفَ كانَتْ عاقبةُ الأُمم التي ابتعَدتْ عن منهج الله تعالى ؟

#### أَتلُو وأتعلّم :

اللهُ مَا ءَامَنَتُ قَبْلَهُم مِّن قَرْيَةٍ أَهْلَكُنَهَا ۖ أَفَهُمْ يُؤْمِنُونَ اللهِ وَمَآ أَرْسَلْنَا قَبْلُكَ إِلَّا رِجَالًا نُوِّحِيٓ إِلَيْهِمِّ فَسَتُلُوٓا أَهْلَ ٱلذِّكِرِ إِن كُنتُمْ لَا تَعْلَمُونَ اللَّهِ وَمَاجَعَلْنَهُمْ جَسَدًا لَّا يَأْكُلُونَ ٱلطَّعَامَ وَمَا كَانُواْ خَلِدِينَ اللَّهُ شُمَّ صَدَفْنَهُمُ ٱلْوَعَدَ فَأَنْجَيْنَاهُمْ وَمَن نَشَاءُ وَأَهْلَكُنَا ٱلْمُسْرِفِينَ اللهُ الْمُسْرِفِينَ اللهُ الْمُسْرِفِينَ لَقَدُ أَنْزَلْنَا ٓ إِلَيْكُمُ كِتَبًا فِيهِ ذِكُرُكُم ۖ أَفَلَا تَعْقِلُونَ اللَّهُ وَكُمْ قَصَمْنَا مِن قَرْيَةٍ كَانَتُ ظَالِمَةً وَأَنشَأْنَا بَعْدَهَا قَوْمًا ءَاخَرِينَ اللهُ فَلَمَّا أَحَسُّواْ بَأْسَنَاۤ إِذَا هُم مِّنْهَا يَرَكُضُونَ اللهُ لَا تَرَكُضُواْ وَٱرْجِعُواْ إِلَى مَا أَتْرِفْتُمْ فِيهِ وَمَسْكِنِكُمْ لَعَلَّكُمْ تُسْتُلُونَ اللهُ قَالُواْ يَوَيْلَنَآ إِنَّا كُنَّا ظَلِمِينَ اللهُ فَمَا زَالَت تِّلْك دَعُونهُمْ حَتَّى جَعَلْنَهُمْ حَصِيدًا خَلِمِدِينَ اللَّهُ وَمَا خَلَقْنَا ٱلسَّمَاءَ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا لَعِبِينَ اللَّهُ لَوْ أَرَدُنَآ أَن نَّنَّخِذَ لَمُوَا لَّا تَحَذَّنَهُ مِن لَّدُنَّا إِن كُنَّا فَعِلِينَ ﴿ اللَّهُ مِن لَّدُنَّا إِن كُنَّا فَعِلِينَ ﴿ اللَّهُ مِلْ نَقْذِفُ بِٱلْحِقّ عَلَى ٱلْبَطِلِ فَيَدْمَغُهُ. فَإِذَا هُوَ زَاهِقٌ وَلَكُمْ ٱلْوَيْلُ مِمَّا نَصِفُونَ

# أقرأ وأفهمُ

- فُرِد : قُرآن كَريم .
- أضغاث أحلام : أخلاط أحلام رآها في نومه .
  - **الذَّكرِ:** أَصحَابِ العلمِ . أَصحَابِ العلمِ .
    - قَصِمَنا: أَهلَكْنا.

- أَسَرُوا النَّجوى: بالغُوا في إخفاء
  - ما يُسِرّون مِن أحاديث.
  - افتراه : اختلقه من تلقاء نفسیه .
    - حَصِيداً خامِدِين : هَلْكَي .

#### هَدي وإرشاد الله

- التصديقُ بالسّاعةِ يُجنّب الإنسانَ الغفلةَ ، ويصر فه عن اللهو .
- القلوبُ المؤمنةُ تُعظّمُ كتابَ الله تعالى ، وتُقبلُ عليهِ تدبّراً وعملً .
  - يتخبَّطُ الضالون في موقفِهم من الحق ، ويَحارون في مواجَهَتِه .
- الرسلُ صفوةُ الخلْق ، اختارَهُم اللهُ تعالى من البشرِ ليكونُوا نموذجاً حيّاً لحياةِ الإنسانِ في الأرض .
  - ♦ العلمُ أساسُ الإيمان وغذاءُ العقل ، وعلى الإنسان أنْ يطلبَ العلمَ من أهل الاختصاص .
    - ♦ أُعز الله تعالى العرب بالقُرآن الكريم ؛ وشرّفَهُم به ، وجعلهم أمّةً ذات رسالة عظيمة .
      - · . . . . . . . . . . . . . . . . . <del>《</del>



#### أستمعُ وأتلُو الآيات ( ١٩-٢٩ ) من سورة الأنبياء

- حدد الفكرة الرئيسة التي تتحدث عنها الآيات .
- دوّن الآية التي تُبيّنُ أنّه لا يُقبل قولٌ بلا دليل .

#### الأنشطة التعلمية والتقويمية

١- حدّد موقف المشركين من النبيّ عَلَيْ وبين موقفك من ثباته وجهاده .

٢ - بم تبرهن على ما يأتى:

- ♦ كتاب الله تعالى ليس أضغاث أحلام .
- مهما انتشر الشرّ والباطل فالحقّ منتصر لا محالةً .
  - ل ما من إلهٍ في هذا الكون إلا الله الله الواحد القهّار .

٣- استخرج من النَّصّ أحكام المدود (الطبيعي - الواجب المتصل - الجائز المنفصل) مع النَّعليل.

#### الله وحدَه هو المعبود بحقِّ

#### تساؤلات تجيب عنها الآيات

- ما الحقائقُ العلميّةُ التي تدلُّ على قدرةِ الله تعالى في خلْق الكون ؟
  - = ما أَثرُ التَّفكّر في خلْق هذا الكون العظيم في القلوب ؟

#### أَتلُو وأتعلّم :

أُوَلَمْ بَرَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ أَنَّ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ كَانَّا رَبُّقًا فَفَنْقُنْهُمَا وَجَعَلْنَا مِنَ ٱلْمَآءِ كُلُّ شَيْءٍ حَيٌّ أَفَلًا يُؤْمِنُونَ اللَّهِ وَجَعَلْنَا فِي ٱلْأَرْضِ رَوَسِيَ أَن تَمِيدَ بِهِمْ وَجَعَلْنَا فِيهَا فِجَاجًا شُبُلًا لَعَلَهُمْ مَّتَدُونَ اللهُ وَجَعَلُنَا ٱلسَّمَآءَ سَقَفًا مُّحَفُوظًا وَهُمْ عَنْ ءَايَنِهَا مُعْرِضُونَ اللهُ وَهُوَ ٱلَّذِي خَلَقَ ٱلَّيْلَ وَٱلنَّهَارَ وَٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمَّرَ كُلُّ فِي فَلَكِ يَسْبَحُونَ اللهَ وَمَاجَعَلْنَا لِبَشَرِ مِّن قَبْلِك ٱلْخُلَدَ أَفَايِنْ مِّتَ فَهُمُ ٱلْخَلِدُونَ اللَّ كُلُّ نَفْسِ ذَآبِقَةً ٱلْمَوْتِ وَنَبْلُوكُم بِٱلشَّرِ وَٱلْخَيْرِ فِتْنَةً وَإِلَيْنَا تُرْجَعُونَ اللَّهُ وَإِذَا رَءَاكَ ٱلَّذِينَ كَفُرُوٓاْ إِن يَنَّخِذُونَكَ إِلَّا هُـُزُوًّا أَهَاذَا ٱلَّذِي يَذْكُرُ ءَالِهَ تَكُمُ وَهُم بِذِكِرِ ٱلرَّحْمَنِ هُمْ كَنِفُرُونَ اللَّهُ خُلِقَ ٱلْإِنسَانُ مِنْ عَجَلَّ سَأُوْرِيكُمْ ءَايَتِي فَلَا تَسْتَعْجِلُونِ اللَّهِ وَيَقُولُونَ مَتَىٰ هَلَاا ٱلْوَعْدُ

إِن كُنتُمْ صَلِقِينَ الله لَوْ يَعْلَمُ ٱلّذِينَ كَفَرُواْ حِينَ لَا يَكُفُّونَ عَن وُجُوهِهِمُ ٱلنّارَ وَلَا عَن ظُهُورِهِمْ وَلَا لَا يَكُفُّونَ عَن وُجُوهِهِمُ ٱلنّارَ وَلَا عَن ظُهُورِهِمْ وَلَا هُمُ يُنطَرُونَ وَلَا عَن ظُهُورِهِمْ فَلَا يَسْتَطِيعُونَ رَدّها وَلَا هُمْ يُنظرُونَ اللهِ اللهِ عَنْ يُنظرُونَ اللهُ الل

### أقرأ وأفهم

- وَتُقاً: ملتصقَتين بلا فصل .
- فَفَتَقْناهُما: ففصلْنا بينهما.
  - رواسي: جبالاً ثُوابت.
- أَنْ تميد بهم: لئلا تضطّرب بهم.
  - فِجَاجاً : طرقاً واسعةً نافذةً .
- فَلَك : مجرَى الكواكب في السماء .
  - بِغْتة: فجأة .
  - فَتَبْهِتُهُم : تُدهشهم وتُحيّرهم .

#### هَدي وإرشاد

- إذا تأمّل الإنسانُ هذا الكونَ العظيمَ ببصيرةٍ ووعي ، لا يستطيعُ إلا أنْ يــؤمنَ بــالعزيزِ
   القادرِ ، ويعملَ لينتفعَ بما في الأرضِ من خيراتٍ .
  - ♦ على العاقلِ أن يتبصر الحقائق و لا يعجل في حكمه على الأمور .



#### أستمعُ وأتلُو الآيات ( ٤١ - ٥٠) من سورة الأنبياء.

- اِستخلص ثلاث فوائد عمليّة برشدك إليها قولُهُ تعالى : ﴿ ٱلَّذِينَ يَخْشُونَ رَبَّهُم بِٱلْغَيْبِ وَهُم مِّ الْعَيْبِ وَهُم مِّ السَّاعَةِ مُشْفِقُونَ ﴾ مستعيناً بالمثال الآتي :
  - أُمتنعُ عن التَّدخين ضماناً لصحَّتي وصحَّةِ أسرتي .

#### الأنشطة التعلمية والتقويمية

١ - يوقن كلُّ إنسان بحتميّة الموت ، ما الآثار النفسيّة والسلوكيّة لهذا اليقين في حياته ؟

٢ - قال اللهَ تعالى : ﴿ وَنَبْلُوكُم بِٱلشَّرِّ وَٱلْخَيْرِ فِتْنَةً ۗ وَالِّينَا تُرْجَعُونَ ﴾ .

من هذا الامتحان الإلهيّ حـدّد مـا يأتي:

- ◄ موقف المؤمن من الخير والشر".
- ♦ أدوات المؤمن التي يسعى بها للفوز بهذا الامتحان .
- ٣٠ حدّد الفكرة الرّئيسة للآياتِ (٣٠ → ٣٣) من النّص السّابق ، معبّراً عن حبّك الله تعالى وتعظيمك لَه .
- ٤- يشير القرآن الكريم إلى كثير من الحقائق العلميّة الثابتة ، ومنها ما لم يكشف العلم عنه إلا
   في هذه الأيام ، ما الحقائق العلميّةُ التي تضمّنها هذا النص ؟
  - ٥- استخرج من النَّصّ أحكام المدود (العارض للسكون العوض البدل) مع التَّعليل .

#### إبراهيمُ الطَّلِيُّالِ وجهادُه لنصرةِ الحقِّ

#### تساؤلاتٌ تجيبُ عنها الآياتُ

- ماذا تعرف عن قصّة إبراهيم عليه السلام مع قومة ؟
  - ما المسؤوليةُ المُستَنْتَجةُ من هَذِهِ القِصّةِ ؟

#### أَتِلُو وأَتعلَّمُ:

BERKER وَلَقَدْ ءَانَيْنَا ٓ إِبَّرُهِيمَ رُشَّدَهُ، مِن قَبْلُ وَكُنَّا بهِ عَلِمِينَ اللهُ إِذْ قَالَ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِ مَا هَاذِهِ ٱلتَّمَاثِيلُ ٱلَّتَى أَنتُدْ لَمَا عَكِفُونَ اللَّهُ قَالُواْ وَجَدْنَا عَابَآءَنَا لَمَا عَبِدِينَ اللَّهُ قَالَ لَقَدْ كُنْتُورْ أَنتُورْ وَءَابَآؤُكُمْ فِي ضَلَالِ ثَبِينِ ﴿ فَالْوَا اللَّهُ عَالُوا اللَّهُ عَالُوا ا أَجِئْتَنَا بِٱلْحَقِّ أَمْ أَنتَ مِنَ ٱللَّعِبِينَ اللهِ قَالَ بَل رَّبُ كُمْ رَبُّ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ٱلَّذِي فَطَرَهُرِ وَأَنَا عَلَى ذَلِكُمْ مِّنَ ٱلشَّاهِدِينَ اللَّهِ لَأَكِيدُنَّ أَصْنَامَكُم بَعَدَ أَن تُولُّواْ مُدْبِرِينَ اللَّهُ وَيَاللَّهِ لَأَكِيدَنَّ أَصْنَامَكُم بَعَدَ أَن تُولُّواْ مُدْبِرِينَ اللَّهُ فَجَعَلَهُمْ جُذَاذًا إِلَّا كَبِيرًا لَأَنُمْ لَعَلَّهُمْ إِلَيْهِ يَرْجِعُونَ اللهِ قَالُواْ مَن فَعَلَ هَنَذَابِ الْهَتِنَآ إِنَّهُ وَلَمِنَ ٱلظَّالِمِينَ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل قَالُواْ سَمِعْنَا فَتَى يَذُكُرُهُمْ يُقَالُ لَهُ وَإِبْرَهِيمُ اللَّهُ قَالُواْ فَأْتُواْ بِهِ عَ عَلَىٰ أَعَيْنِ ٱلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَشْهَدُونَ اللَّهِ قَالُوٓا عَأَنتَ فَعَلْتَ هَنَدَا بِتَالِهَتِنَا يَتَإِبْرَهِيمُ اللهُ قَالَ بَلْ فَعَلَهُ. كَبِيرُهُمْ هَاذَا فَسَّالُوهُمْ إِن كَانُواْ يَنطِقُونَ الله فَرَجَعُواْ إِلَىٰ KARAKAKAKAKAKAKAKAKAKAKAKAKA NUNGUN NUNG

# أقرأ وأفهم

- آتَيْنا إبراهيم رُشده : هديناه إلى وجوه الصلاح .
  - **عَاكِفُونَ**: مداومونَ على عبادتِها .
    - فَطرَهُن : خَلَقَهُن وأَبدَعَهُن .
    - جُذَاذاً : حُطاماً وقِطعاً مكسرةً .
- أكسنوا على رؤوسيهم: رجَعُوا إلى الباطل والكفر.

#### هَديٌ وإرشادٌ

- ♦ لا عذر لمن قلّد غيره تقليداً أعمى ، بل عليه أن يُعملِ عقلَه في الأمورِ كلّها .
  - ♦ إعتَمدَ سيّدُنا إبراهيمُ العَلَيْكُ الكلمة وإقامة الحُجّة في دعوته إلى الإيمان .
- ◄ حينَ يفقِدُ أهلُ الباطلِ الحجّةَ والمنطق ، يلجؤون إلى الظّلمِ والبطشِ إذ تأخذهم العزّةُ بالإثم فلا ينقادونَ للحقِّ .



#### أَستمعُ وأتلُو الآيات ( ٧١-٥٧) من سورة الأنبياء.

برهن من الآية (٧٣) على وحدة الرسالات السماوية في عقيدتها وعباداتها وأخلاقها .

#### الأنشطة التعلمية والتقويمية

- ١- إعتمد الأنبياء والعلماء في الإقناع (أسلوب المُحاكَمة العقليّة) وضح ذلك من قصيّة إبراهيم العَلَيْن مع قومه .
  - ٢- حمى اللهُ تعالى نبيَّهُ إبراهيمَ التَلِيُّ إن من كيدِ قومِهِ الضَّالَّين ، كيفَ كانَ ذَلكَ ؟
    - ٣- أينَ تجلَّى رُشدُ إبر اهيمَ المَّلْكُالْ ؟
    - ٤- ما موقفُ الإسلام منَ التّقليدِ الأعمى اتّباعاً للآباءِ والأجدادِ ؟
      - ٥- بيّنْ رأيكَ في كلّ موقفٍ من المواقفِ الآتيةِ:
      - لأنّ مجتمعَهُ اعتادَ ذلك .
    - لإنفاق في مناسباتِ العَزاءِ لأنّ العاداتِ تأمرُ بذلك .
      - ◄ يقلَّدُ أبويْهِ في إيمانِهِ بالإسلام .
      - ٦- استخرج من النَّصِّ الأحكام التَّجويديّة الآتية مع التّعليل .

صلة صغرى - صلة كبر - أحكام اسم الجلالة

#### النّصرُ والتّمكينُ لأنبياءِ الله الصّادقينَ

#### تساؤلاتٌ تجيبُ عنها الآياتُ

- بمَ أيّدَ اللهُ تعالى الأنبياءَ والرسل ؟
- وضِّحْ كيف كان النَّصر والتَّمكين لهم في الأرض ؟
- = عدِّدْ بعضاً منَ الأسباب الكونيَّةِ التي تُثمرُ في التَّمكين في الأرض.

#### أتلُو وأتعلّم :

وَنُوحًا إِذْ نَادَىٰ مِن قَلِلُ فَاسْتَجَلِنَا لَهُ, فَنَجَّنْكُهُ وَأُهْ لَهُ. مِنَ ٱلْكَرْبِ ٱلْعَظِيمِ اللهِ وَنَصَرْنَهُ مِنَ ٱلْقَوْمِ ٱلَّذِينَ كَذَّبُوا بِاَيَتِنَا ۚ إِنَّهُمْ كَانُواْ قَوْمَ سَوْءِ فَأَغُرَقُناهُمْ أَجْمَعِينَ اللَّهُ وَدَاوُرِدَ وَسُلَيْمَنَ إِذْ يَعَكُمَانِ فِي ٱلْحَرُثِ إِذْ نَفَشَتُ فِيهِ غَنَمُ ٱلْقَوْمِ وَكُنَّا لِحُكْمِهِمْ شَاهِدِينَ اللَّهُ فَفَهَّمْنَاهَا شُلَيْمَانَ وَكُلًّا ءَانَيْنَا حُكُمًا وَعِلْمَا وَسَخَّرْنَا مَعَ دَاوُرِدَ ٱلْجِبَالَ يُسَبِّحْنَ وَٱلطَّيْرُ وَكُنَّا فَعِلِينَ اللهُ وَعَلَّمْنَكُ صَنْعَةَ لَبُوسِ لَّكُمْ لِنُحْصِنَكُم مِّنَ بَأْسِكُمْ مِّنَ بَأْسِكُمْ فَهَلَ أَنتُمُ شَاكِرُونَ اللَّهُ وَلِسُلَيْمَانَ ٱلرِّيحَ عَاصِفَةً تَجْرِي بِأُمْرِهِ إِلَى ٱلْأَرْضِ ٱلَّتِي بَدَرِّكُنَا فِهَا ۚ وَكُنَّا بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِمِينَ اللهِ وَمِنَ ٱلشَّيَطِينِ مَن يَغُوضُونَ لَهُ، وَيَعْمَلُونَ عَمَلًا دُونَ ذَالِكٌ وَكُنَّا لَهُمْ حَنْفِظِينَ اللَّهُ 

#### أقرأ وأفهم

- الكرب العظيم: شيدة الغَمّ ( الطُّوفان و الغَرق ) .
  - الحَرْث : الزرّع .
- نفشت فيه : إنتشرت فيه ليلاً بلا راع فرعته .
  - 💂 حُكْماً: نبوّة .
  - صنْعة لَبُوس : عمل الدّروع .
  - لتُحصِنِكُم من بأسِكُم : لتحفظكُم في حُروبكُم .

#### هَديٌ وإرشادٌ

- ♦ الدعاء سبيل الاستجابة ، فمن أُلهم الدعاء رُزق الإجابة .
- ♦ من ابْتُلِي بمصيبةٍ فصبر َ ، كان لَه مِن الله تعالى الأجر ُ والخَلَفُ والتعويض .
- ♦ على المؤمنِ أنْ يسعى وراءَ العلمِ النَّافعِ ، والاختراعِ الهادفِ إلى خيرِ الإنسانِ وحمايتِهِ ليَعمُرَ الأرضَ ، ويُشيِّدَ الحضارة .
- الله سبحانه وتعالى قادر عظيم أيد أنبياءه الكرام بمعجزات كثيرة وأمدهم بنعم عظيمة ليُحقق لهم النَّصر والظَّفر والتَّمكين .
  - •
  - · ······ •

#### الأنشطةُ التّعلّميّةُ والتّقويميّة

- ١ متى يكون العمل عبادة ؟
- ٢ ما النعمُ التي أنعمَ الله تعالى بها على نبيِّهِ داودَ ونبيِّهِ سُليمانَ عليهما السلام؟
- ٣- على الإنسان أن يعملَ بما ينفعُ البشر جميعاً ، بمَ تستدلُّ منَ الآياتِ على ذلكَ ؟
  - ٤ بيّن أثر اجتماع كلِّ من ميراثِ النبوّةِ والعلم في بناءِ الحضارةِ الإنسانيّةِ .
    - ٥- استخرج من النَّص أحكام الرَّاء الواردة فيه مع التَّعليل.

#### وحدة الرسالات السماوية

#### تساؤلاتٌ تجيبُ عنها الآياتُ

- بم جازى الله تعالى الأنبياء على صبر هم ودعائهم؟
  - ما الشَّرطُ الأساسُ لقبول العمل الصالح ؟

#### أتلُو وأتعلّم :

﴿ وَأَنَّهُ كِ إِذُ نَادَىٰ رَبَّهُ وَأَنِّي مَسَّنِيَ ٱلطُّبِرُّ وَأَنتَ أَرْحَهُ ٱلرَّحِمِينَ اللَّهِ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ اللَّهُ الرَّحِمِينَ فَأُسْتَجَبِّنَا لَهُ وَكُشَفْنَا مَا بِهِ عِن ضُرِّ وَءَاتَيْنَهُ أَهْلَهُ وَمِثْلَهُم مَّعَهُمْ رَحْمَةً مِّنْ عِندِنَا وَذِكْرَىٰ لِلْعَبِدِينَ اللَّهُ وَإِسْمَعِيلَ وَإِدْرِيسَ وَذَا ٱلْكِفْلِ كُلُّ مِنْ ٱلصَّابِينَ الله وَأَدْخَلْنَاهُمْ فِ رَحْمَتِنَا اللهُ مِن ٱلصَّلِحِينَ النُّونِ إِذ ذَّهَبَ مُخَاضِبًا فَظَنَّ أَن لَّن نَّقَدِرَ عَلَيْهِ مُخَاضِبًا فَظَنَّ أَن لَّن نَّقَدِرَ عَلَيْهِ فَنَادَىٰ فِي ٱلظُّلُمَنتِ أَن لَّا إِلَّهَ إِلَّا أَنتَ سُبْحَننكَ إِنِّ كُنتُ مِنَ ٱلظَّالِمِينَ اللَّهِ وَنَجَّيْنَكُ مِنَ ٱلْغَيِّرُ وَكَذَلِكَ نُنجِي ٱلْمُؤْمِنِينَ اللهُ وَزَكَريَّيَ إِذْ نَادَكَ رَبَّهُ، رَبِّ لَا تَذَرْنِي فَكُرْدًا وَأَنتَ خَيْرُ ٱلْوَارِثينَ (١) فَأَسْتَجَبْنَا لَهُ، وَوَهَبْنَا لَهُ، يَحْمَى وَأَصْلَحْنَا

لَهُ، رَوْجَهُ أَيْهُمْ كَانُواْ يُسَرِعُونَ فِي الْخَيْرَتِ
وَيَدْعُونَنَا رَعَبًا وَرَهَبًا وَكَانُواْ لَنَا خَشِعِينَ الْ الله وَيَهُمُ وَلَيْتُ وَكَانُواْ لَنَا خَشِعِينَ الله وَيَهُمَا وَيَهُمَا وَرَهَبًا وَرَهَبًا وَرَهَبًا وَرَهَبًا وَرَهَبًا وَرَهَبًا وَرَهَبًا وَرَهَبًا وَيَهُمَا فِيهًا مِن رُّوحِنَا وَيها مِن رُّوحِنَا وَجَعَلَنَاهَا وَابْنَهَا ءَايَةً لِلْعَلَمِينَ الله إِنَّ هَاذِهِ وَوَجَعَلَنَاهَا وَابْنَهَا ءَايَةً لِلْعَلَمِينَ الله إِنَّ هَاذِهِ وَوَجَعَلَنَاهُمْ أُمِّةً وَحِدَةً وَأَنَا رَبُّكُمْ فَاعْبُدُونِ الله وَتَعَطَّعُواْ أَمْرَهُم بَيْنَهُم مُلَّا اللهُ وَيُعُونَ الله وَعَوْنَ الله وَتَعَطَعُونَ الله الله وَعَوْنَ الله وَعَوْنَ الله وَيَعْوَلَ الله وَيَعْوَلَ الله وَيَعْوَلَ الله وَيَعْوَلَ الله وَيَعْوَلَ الله وَيَعْوَلَ الله وَيَعْرَانَ الله وَيَا الله وَيَعْرَانَ الله وَيَعْرَانَ الله وَيَعْرَانَ الله وَيَا الله وَيَعْرَانَ الله وَيَعْرَانَ الله وَيَعْرَانَ الله وَيَعْرَانَ الله وَيَعْرَانَ الله وَيَعْرَانَ الله وَيَعْرِي الله وَيَعْرَانَ الله وَيَعْرَانَ الله وَيَعْرَانَ الله وَيَا الله وَيَعْرَانَ الله وَيَعْرَانَ الله وَيَعْرَانَ الله وَيَعْرَانَ وَيَعْرَانَ الله وَيَعْرَانَ الله وَيَعْلَا الله وَاللّهُ اللّهُ الله وَيَعْرَانَ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ الله وَيَعْرَانَ الله وَلَعْرَانَا وَلَمْ اللهُ وَاللّهُ الله وَلَا الله وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللهُ وَاللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ الله

#### أقرأ وأفهم

- **دَا النَّون : صاحب الحوت ( يونُسُ عَلَيْهِ السَّلامُ ) .** 
  - لنْ نَقْدِر عليه : لنْ نُضيِّقَ عليهِ .
- التي أَحْصَنَتْ فَرْجَها: مَرْيَمُ أُمُّ المَسيْح عَلَيْهما السّلامُ.
  - أَحْصَنَتُ فَرْجَها : صانَتُ شَرَفَها .
    - أُمَّتُكم: مِلَّتكم (مِلَّةُ التَّوْحيْدِ).
  - تَقَطُّعُوا أمرَهُم: تفرّقوا في دينهم فِرقاً.
- **علا كُفرانَ لسعيهِ:** لا جحودَ ولا نكرانَ لثواب عملهِ.

#### مِنْ لطائفِ الإعجاز القرآني

قَولُه تعالى في وصفِ حالِ يونسَ عليه السلام: ﴿....فَنَادَىٰ فِي الظُّلُمَتِ ...﴾ . - ذكرَ البيانُ الإلهي كلمةَ ( الظُّلمات ) جمعاً ولم يقلْ ( ظلمة ) إشارةً إلى الظَّلماتِ التي التي كان فيها يونسُ عليه السَّلام وهي : ظلمةُ اللّيل ، وظلمةُ البحر ، وظلمةُ بطن الحوتِ .

#### هَديٌ وإرشادٌ

- الأنبياء علَيْهِمُ السّلامُ قُدُوةٌ في إيمانِهم وصنلاحِهم وخُشوعِهم وصنبرهم .
  - على المؤمن أن يُسارع إلى عَمَل الخَير .
  - المؤمنُ يَدعو الله تعالى على ثِقَةٍ بِاسْتِجابَةِ دُعائهِ .
- ♦ مصدرُ الرّسالاتِ السّماويةِ واحدٌ ، وهدفُها واحدٌ ، تسيرُ بالبشريّةِ إلى رضا الله تعالى .
  - ♦ لا يَضيعُ ثوابُ العمل الصالح عند الله تعالى .
    - · ····· •



#### أَستمعُ وأَتلُو الآيات ( ٩٥-١١٢ ) من سورة الأنبياء

#### الأنشطةُ التّعلّميّةُ والتّقويميّة

- ١- استنتج من الآية (٩٤) العلاقة بين الإيمان والعمل الصَّالح.
- ٢- الصبّر أهو السّمة المشتركة بين الأنبياء جميعاً ، بيّن كيف تتأسّى بصبرهم في كل من المحالات الآتية :
  - (مجال الأسرة مجال الدراسة مجال العبادة).
  - ٣- مِن يقينِك بقولِهِ تعالى : ﴿ فَمَن يَعْمَلُ مِنَ ٱلصَّلِحَاتِ وَهُو مُؤْمِنٌ فَلَا كُفُرانَ لِسَعْيِهِ ، وَإِنَّا لَهُ ،
     كَيْبُونَ ﴾ ماذا تفعلُ في المواقفِ الآتيةِ :
    - ♦ دُعیْت الی عمل تُقدّم فیه خدمة لمجتمعِك .
    - أحسنت إلى أحدهم ولم يقابل إحسانك بشكر أو إحسان.
  - طُلِب منكَ الاشتراكُ في جمعيّة تنشَطُ في مجال حماية البيئة في وطنك وأنحاء العالم.
    - ٤ استخرج من النَّصّ أحكام القلقلة الواردة فيه مع التعليل .

الدّرس التّاسع

# وحدانية الخالق العظيم وإعجاز القرآن الكريم

#### أَقرأ وأتأمّل :

لو تمَّ تعيينُ أكثرَ من مديرٍ لشركةٍ ناجحةٍ رابحةٍ ، فهل ستستَمرُ في نجاحِها وربحِها !؟ ... كذلك هذا الكوْنُ ، لو كانَ لهُ أكثرُ من خالقٍ أو مالكٍ ، فهلْ كانَ ليستمرَّ في نظامِهِ البديعِ !؟ ... الآياتُ الآتيةُ تبيّنُ أنَّ هذا الكونَ في نظامِهِ البديعِ ، لا يمكنُ أنْ يكونَ لهُ إلا مالكٌ واحدٌ ، متفردِّ بالخَلْق والأمْر .

الآيات من (٢١ - ٢٥) من سورة البقرة.

أَفْهِمُ وأَحفظُ:

يَّنَأَيُّهَا النَّاسُ اعْبُدُواْ رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمُ وَٱلَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ اللَّهِ ٱلَّذِي جَعَلَ لَكُمُ ٱلْأَرْضَ فِرَشًا وَٱلسَّمَآءَ بِنَآءً وَأَنزَلَ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءً فَأَخْرَجَ بِهِ عِنَ ٱلشَّمَرَتِ رِزْقًا لَّكُمْ أَكُمْ فَكَلَّ تَجْعَلُواْ لِلَّهِ أَندَادًا وَأَنتُمْ تَعْلَمُونَ اللَّهُ وَإِن كُنتُمْ فِي رَيْبٍ مِّمَّا نَزُّلْنَا عَلَى عَبْدِنَا فَأْتُواْ بِسُورَةٍ مِّن مِّثْلِهِ، وَٱدْعُواْ شُهَدَآءَكُم مِّن دُونِ ٱللَّهِ إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ اللَّ فَإِن لَّمْ تَفْعَلُواْ وَلَن تَفْعَلُواْ فَأَتَّقُواْ ٱلنَّارَ ٱلَّتِي وَقُودُهَا ٱلنَّاسُ وَٱلْحِجَارَةَ أُعِدَّتْ لِلْكَنفِرِينَ اللَّهُ النَّاسُ وَٱلْحِجَارَةَ أُعِدَّتْ لِلْكَنفِرِينَ اللَّهُ وَبَشِّرِ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَكِمِلُواْ ٱلصَّلِحَاتِ أَنَّ لَهُمْ جَنَّتِ تَجْرى مِن تَعْتِهَا ٱلْأَنْهَارُ كُلَّمَا رُزِقُواْ مِنْهَا مِن ثَمَرَةٍ رِّزْقًا ۚ قَالُواْ هَنذَا ٱلَّذِي رُزِقْنَا مِن قَبْلُ ۖ وَأُتُواْ بِهِۦ مُتَشَابِهَا ۖ وَلَهُمْ فِيهَا أَزْوَجٌ مُّطَهَّرَةً وَهُمْ فِيهَا خَلِدُونَ اللهُ

KAKAKAKAKAKAKAKAKAKAKAKAKAKAKA NEGANAKAKAKAKAKAKAKAKAKAKAKAKA

#### أقرأ وأفهم

- **الأرضَ فراشاً**: ممهدة كالفراش ، صالحة للاستقرار عليها .
  - السماء بناء : كالبناء في إحكامها وتماسك كواكبها .
    - **الداداً**: شركاء.
      - 🖪 رَيب: شَكَ .
    - شهداءكم : أنصاركم وأعوانكم .
    - مطهرة: نقية من كل عيب خَلقي وخُلُقي .

#### إضاءات وتفسير

#### الآية (۲۱): خلق الله تعالى الناس جميعاً:

أليسَ جديراً بالناسِ أن يعبدوا خالقَهم وَحْدَهُ ؟ ألا يجبُ عليهم أن يتَّقوهُ سبحانَهُ ؟! أيُّها النَّاسُ توجّهوا إلى اللهِ تَعالى وحدَهُ بالعبادةِ ، فهو الَّذي أُوجدكم من العدمِ ، وخلَقَ مَـنْ كـانَ قبلَكم مِنَ الأمم ، عسى أَنْ تكونوا في زمرةِ المتقينَ الفائزينَ .

■ الآية (۲۲): آياتُ الله في الكون دالّة على وحدانيّتِه عزّ وجلّ :

هل تأمَّلْت الأرضَ كيف خلقَها الله عزَّ وجلَّ ؟ وكيفَ جعلها صالحةً لاستقرارِ الناسِ عليها ؟ وأنزلَ الماءَ عذباً من السحاب ؟ وأخرجَ مختَلَفَ الثمار وأنواعَ النباتِ ؟

- أيجوز للناس بعد ذلك أن يتَّخِذوا آلهة يعبدونها مع الله سبحانه ؟!

إِنَّ اللهَ عزَّ وجلّ أعدَّ الأرضَ سكناً مريحاً ، وخلَقَ السَّماءَ سقفاً مرفوعاً ، وأخرجَ النَّباتَ بالمطرِ رزقاً للعبادِ ، لئلا يجعلوا لله عزَّ وجلَّ شُركاءَ ، إذ لا يستحقُّ العبادةَ إلا هو سُبحانَهُ .

- القرآنُ الكريمُ كتابُ اللهِ تعالى لا رَيْب :
- لن يستطيعَ المشكِّكونَ بكتابِ اللهِ تعالى أن يأتوا بمِثْلِ سورةٍ منْهُ ، ولو استعانوا بمَن شاؤوا مِن أنصارهم .
- فما الواجبُ على أولئكَ العاجزينَ عن تحدّي القرآنِ الكريمِ ؟ وقد حذَّرَهمُ اللهُ تعالى عقابَهُ . لا شكَّ أنّ العاقلَ يسعى بعدَ ذلكَ في أسبابِ الوقايةِ والنجاةِ ، فيَتَّقي الله تعالى بالتزامِ صالحِ الأخلاق والأعمالِ ، واجتنابِ كلِّ أذى وشرِّ .

#### ■ الآية (٢٥) بشرى الله تعالى لعباده الصالحين:

يزف النبي عَلَي البشرى للمؤمنين المتقين ، الذين عملوا الأعمال الصالحة بأن لهم جنات ، مخلّدين فيها يتمتّعون بألوان النعيم من بساتين تجري من تحتبها الأنهار ، وثمار ليست كثمار الدّنيا في الطّعم ، وإن اتّفقت معها في الشّكل والمظهر ، وأزواج مطهّرة . وجعل من تمام سعادتهم أنّهم خالِدُونَ مخلّدون في هذا النّعيم المقيم .

بعضَ اللطائفِ البيانيَّةِ من قوله تعالى : ﴿ فَإِن لَمْ تَفْعَلُواْ وَلَن تَفْعَلُواْ .. ﴾ .

ومن قوله تعالى : ﴿ ٱلَّذِي جَعَلَ لَكُمْ ٱلْأَرْضَ فِرَشًا وَٱلسَّمَآءَ بِنَآءً . . ﴾ .

#### أستنتج

#### استفدنت من الآيات

- خلق الله تعالى الناس ليعبدوه .
- النظام في الكون دليل على وحدانية الخالق سبحانه .
- لم يستَطع الناسُ أن يأتوا بمثل آيةٍ من القرآنِ الكريم ، وهذا دليلٌ على :
  - إعجاز القرآن الكريم .
  - أنَّهُ من عندِ الله تعالى .
- مُعجزةُ القرآنِ الكريم خالدةٌ ، ومُعجزاتُ الأنبياءِ السابقينَ خاصّةٌ بأقوامِهم وأزمانِهم .

#### الأنشطة التعلمية والتقويمية

- ١- علامَ تدلُّ وحدة نظام الكون ؟
- ٢- تحدَّى اللهُ سبحانهُ مشركي مكّة \_ الذينَ كذّبوا القُرآنَ الكريمَ \_ أنْ يأتُوا بشيءٍ من مثلِهِ ، هل
   هذا التَّحدّي قائمٌ إلى يومنا هذا ؟ برهنْ على ذلك .
  - ٣- استنتجْ ثلاثَ حقائقَ تعلَّمتَها من الآياتِ .
  - ٤- اذكر ثلاثة وجوه إعجاز في القُرآنِ الكريم.
  - ٥- وازنْ بينَ معجزةِ القُرآن الكريم والمعجزاتِ المادّيةِ الأُخرى للنبيِّ عَلَيْ اللهُ ، من حيثُ:
    - الأهميّة .
    - → الاستمرارية .
    - المقصودون بها

#### الحَلْفُ والأيْمانُ

#### سبب النوول

عن أنس بن مالك على قال جاء ثلاثة رهط إلى بيوت أزواج النبي على يسألون عن عبادة النبي على فلما أخبروا كأنّهم تقالُوها فقالوا: أين نحن من النبي على ؟ وقد غفر الله لَهُ ما تقدّم من ذنبه وما تأخر ، قال أحدُهم: أمّا أنا فإنّي أصلّي الليل أبدا ، وقال آخر : أنا أصوم الدهر ولا أفطر ، وقال آخر : أنا أعتزل النساء فلا أتزوج أبدا . فجاء رسول الله فقال : ( أنتم الذين قُلتُم كذا وكذا ؟ أمّا والله إنّي لأخشاكم لله وأتقاكم لَه ، لكنّبي أصوم وأفطر ، وأصلّي وأرقُد ، وأتزوج النساء ، فمن رغب عن سئنتي فليس مني )(١)

الآيات من (۸۷ – ۸۹) من سورة المائدة .

أَفْهِمُ وأَحفظُ:

<sup>(</sup>١) أخرجه الإمام البخاري (٢٧٧٦).

## أقرأ وأفهم

- لا تعتدُوا : لا تتجاوزُوا أمر َ الله عزَّ وجلَّ في حدودِ الحلال والحرام .
  - باللَّغو في أَيمَانِكم: بالأيمان غير المقصودة.
    - **عَدَّدُهُ الأَيْمانَ**: وتَّقتُموها بالقصد والنّية .
  - فكفارتُهُ: الكفارة: الستر ، سميت بذلك لأنها تستر الذّنب وتذهبه .

#### إضاءات وتفسير

- الآية (٨٧): الوقوف عند حدود الله تعالى: أحلَّ اللهُ تعالى لعبادِهِ الطيّباتِ وحرَّمَ عليهِمُ الخبائثَ ، وجعلَ التيسيرَ أساسَ أحكام الدّين .
  - فهلْ يجوزُ لأحدٍ أن يُحرِّمَ الطيّباتِ التي أحلَّها اللهُ تعالى ؟
    - وما حُكمُ تعدّي حدود الله تعالى وتناول المحرّمات ؟
  - وما جزاء أولئك الذينَ تجاوزوا حدودَ ما شَرَعَهُ الله تعالى ؟

ينهى الله سبحانَهُ عِبادَهُ المؤمنينَ ، عن تحريمِ ما أحلَّهُ لهم من تِلْقاءِ أَنفسِهم ، فهذَا من حقّ الله تعالى ، والله سبحانَهُ يَمْقُتُ مَنْ يتجاوزُ حدودَ ما شرَعَهُ لعبادِهِ بتشدَّدٍ أو غيره .

- 🔳 الآية (٨٨): التقوى التزام أو امر الله تعالى:
- عدّد بعض أنواع الكسب الحلال ، وما حُكم أكل الخبائث ؟
  - حدّد علاقة الإيمان بالتقوى .

#### ■ الآية (۸۹): تبيّنُ بعضاً من أنواع اليمين وأحكامِها:

لا يُؤاخِذكُمُ اللهُ - أَيُّها المؤمنونَ - بما جرَى على أَلسنتِكُم ، من اليمينِ الذي لم تقصيدُوا فيهِ الكَّذب ، أولم تتعمّد قلوبُكم العزم على الحلف به ، ولكنْ يؤاخِذُكم بما وتَّقتموهُ من الأيمانِ بالقصدِ والنَّيةِ ، وكفّارةُ الحنثِ بهذهِ الأيمانِ أَنْ تُطعِمُوا عشرةَ مساكينَ من الطّعامِ الوسطِ ، السّذي

تُطعمونَ منهُ أَهليكم ، أو تكسوهم بكسوةٍ وسطٍ ، أو تُعتِقُوا عبداً مملوكاً ، فإذا لم يقدرِ الشّخصُ على الإطعامِ أو الكسوةِ أو الإعتاق ، فليصم ثلاثة أيامٍ ، ذلك كفّارة أيمانكم ، فصونوا أيمانكم من الحلف لغير ضرورةٍ ، فالله سبحانة يبيّنُ لكمُ الأحكامَ لتشكرُوهُ على هدايتِهِ .

وقد رُوِيَ في سببِ نزولِ الآية عَنِ ابنِ عَبَّاسٍ رضي الله عنهما قَالَ: [لَمَّا نَزَلَتْ: ﴿ يَكَأَيُّهَا وَقَد رُوِيَ في سببِ نزولِ الآية عَنِ ابنِ عَبَّاسٍ رضي الله عنهما قَالَ: [لَمَّا نَزَلَتْ: ﴿ يَكَأَيُّهَا النَّسَاءَ وَاللَّحْمَ عَلَى الْقَوْمِ الَّذِينَ كَانُوا حَرَّمُوا النِّسَاءَ وَاللَّحْمَ عَلَى الْقُوسِهِمْ، قَالُوا: يَا رَسُولَ اللَّهِ ، كَيْفَ نَصْنَعُ بِأَيْمَانِنَا الَّتِي حَلَفْنَا عَلَيْهَا ؟ فَأَنْزَلَ اللَّهُ تَعَالَى: ﴿ لَا يُوَاخِذُكُمُ اللَّهُ بِأَلْمَانِكُمْ ﴾ [(١) .

#### أتبيَّنُ أنواعَ اليَمين:

اليمينُ اللّغو أنْ يحلفَ الإنسان على أمرٍ من غيرِ نيّةٍ ولا قصدٍ ، أو يحلفَ على أمرٍ يظنُ صدِقَهُ فيظهَرُ خلافُ ذلك ، وهذه اليمين لا تازمُها كفّارةً .

اليمينُ المُنعقِدةُ: وهي الحلفُ على شيءٍ في المستقبلِ ليفعله أو يتركه ، وهذه اليمينُ تلزمها الكفارة إذا حنث بها .

اليمينُ الغموسُ: وهي التي يتعمد الحالف الكذب فيها.

#### أَكتسبُ فأعملُ على

#### حفظ اليمين:

دعا الله عز وجل الله حفظ اليمين وذلك ب:

- \* الابتعادِ عن يمين اللُّغو .
- \* عدم نقضيها بعد توكيدها .
- \* عدم الحلف على فعل معصية أو ترك طاعة .

<sup>(</sup>١) أخرجه الإمام الطبري في تفسيره (١٦/٧).

# الأنشطة التعلمية والتقويمية

- ١- بيَّنَ القرآنُ الكريمُ كفّارةَ اليمين، وضمّحْ من فهمِكَ اسببِ النزولِ:
  - الأمور التي حلف عليها بعض الصّحابة .
    - نوع اليمين التي حلفوها .
    - سبب توجّب الكفّارة عليهم .
- ٢- اذكر بعض الصور غير الموافقة للشريعة الإسلامية في تحريم الحلال وتحليل الحرام المنتشرة في مجتمعك .
  - ٣- أُعطِ ثلاثة أمثلةٍ من واقعك لكلِّ نوع من أنواع اليمين.
  - ٤- استنتج من الآيات صور كفّارة الحنث باليمين المُنعقِدة .
    - ٥- بيِّنْ نوعَ كلِّ من الأيمان الآتيةِ مُستتجاً كفّارتَها:
  - حلف طالب أناه لم يغش في الامتحان ، ولكناه فعل .
  - غضيبت الأمُّ من ابنِها فحلَفت ألا تزور في منزله ، ولكنَّها زارته .
  - حلَفَ سامر " أنَّ القادِمَ من بعيدٍ هو والده ، فلمّا اقتربَ تبيَّنَ أنَّهُ جاره .
  - حَلَفَ التَّاجِرُ أَنَّ البضاعَةَ جيدةٌ ، ليرغب بها المشتري ، وهو يعلمُ أَنَّها رديئةٌ .

#### ٦ - اقر أ الآية الآتية قر اءة مستوعية:

﴿ وَكُلُواْمِمَّا رَزَقَكُمُ اللَّهُ حَلَلًا طَيِبَا وَاتَّقُواْ اللَّهَ ٱلَّذِيَّ أَنتُم بِهِ مُؤْمِنُونَ ﴾.

والمطلوب أجب عمّا يأتى:

أ- ضع عنواناً مناسباً للنص.

ب-ما العلاقة بين قوله تعالى: ﴿ وَكُلُواْمِمَا رَزَقَكُمُ اللهُ حَلَلًا طَيِّبًا ﴾ وقوله تعالى: ﴿ وَاتَّقُوا اللّهَ اللّهِ عَلَا اللّهِ عَلَا اللّهِ عَلَا اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَيْهِ اللّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْكُوا عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْكُ عَلَيْكُمُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْكُمِ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمِ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُ عَلَيْكُمِ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُ عَلَيْكُمِ عَلَيْكُ عَلَيْكُمُ عَ

ت-هل تؤيّد الفكرة الشائعة بينَ بعض النّاس ( الحلال ما حلّ بأيدي الناس )؟ ولماذا؟

٧- أكتُبْ مقالاً تتحدَّثُ فيهِ عن مخاطر الحلفِ الكاذب ، على الفردِ والمجتمع .

 $- \wedge$  استخرج من النَّصّ ما فيه من أحكام المدود مع التَّعليل.

## إباحة الطيبات

حرص الإسلامُ على التوازنِ المقسطِ بينَ الدّينِ والدّنيا ، ولبّى نداءَ الفطرةِ البشريّةِ فأباحَ للإنسان الحلالَ الطّيّبَ ، وحرَّمَ عليهِ الحرامَ الخبيثَ .

والآياتُ الآتيةُ تُنكرُ تحريمَ الزِّينةِ والطَّيِّباتِ ، وتُعلِنُ إباحتَها للإنسانِ بشرطِ القصدِ والاعتدال مؤكِّدةً أنَّ التَّحليلَ والتَّحريمَ بيدِ الله تَعالى وحدَهُ .

الآيات من (٣١ - ٣٦) من سورة الأعراف.

## أَفْهِمُ وأَحفظُ:

# أقرأ وأفهم

- زینتگُم: الزینة : ما یتزین به المر ء ویتجمل من ثیاب وغیرها .
  - الفواحِشُ : كبائرُ المعاصى .
  - البَغْي: الظّلم والتّعدّي على النّاس

# إضاءات وتفسير

- الآية (٣١): الاعتدال في اللباس وتناول المباحات:
- أليسَ جديراً بالإنسان المسلمِ أن يَلبَسَ أجملَ ثيابِهِ وأطهرَها ؟ خصوصاً عندما يناجي اللهَ تعالى في عبادتِهِ .
- إِذًا فَلْيَفَعَلْ وَلَا يُسرِفْ فِي لِبَاسِهِ وزينتِهِ ، وَلَا فِي مَأْكَلِهِ وَمَشْرِبِهِ ، لأَنَّ اللهَ سبحانَهُ لا يحبُّ المُتَجَاوِزِيْنَ حَدُودَ مَا شَرَعَهُ لَعَبَادِهِ .
  - الآية (٣٢): المؤمنونَ أَوْلى بالطيّباتِ في الدنيا والآخرةِ:
  - مَن شَرَعَ للناس أن يتزَيَّنوا باللباس ، ويتناولوا الطيِّباتِ من الرزق ؟
    - أيجوزُ لأحَدٍ أن يُحَرِّمَ شيئاً ممّا أحلَّهُ اللهُ لعبادِهِ ؟
    - ومَنْ أُولَى الناس بالطيِّباتِ التي أحلُّها اللهُ سبحانَهُ ؟
    - إِنَّ اللهَ عزَّ وجلَّ يوضِّحُ الأحكامَ الشرعيّةَ لقوم يَفْقَهونَ حِكمتَهُ جلَّ وعلا .
      - الآية (٣٣): بيانُ ما حُرِّمَ على الناس من:
  - الذنوب التي تتاهى قُبْحُها وتَفاقَمَ شرُّها ، سواءً أكانت في السرِّ أم في الْعَلَن .
    - المعاصى كلِّها .
    - العدوان على الناس.
  - الإشراك بالله سبحانه ، إذ ليس لأولئك المُشركين حُجّة ولا برهان على شركهم .
    - إفْتراء الكذب على الله جلّ وعلا بالتحليل والتحريم .
    - الآية (٤٣): جعلَ اللهُ تعالى لكلِّ أمّةٍ كذّبتْ رسولَها وقْتاً مُحدّداً لهلاكِها .
  - الآيتان (٣٥-٣٦): يستحق كل إنسان جزاءَهُ ، على مَوقفِهِ مِن رُسُلُ الله تَعالى وآياتِهِ:
    - بِمَ كلَّفَ اللهُ تعالى رُسُلُهُ ؟
    - وما واجبُ الناسِ إذا دعاهُم رُسُلُ اللهِ إلى الإيمانِ وطاعةِ ربِّهم ؟

- وبِمَ يُجازي اللهُ تعالى مَن آمنَ فاتّقى ربَّهُ ، وأصلحَ أحوالَهُ ، ومَن كــذّبَ بآيـــاتِ اللهِ ســـبحانَهُ واسْتكبَرَ عنْها ؟

# استفدت من الآيات

- الاهتمام بالمظهر مطلوب .
- مِن نِعَم اللهِ تعالى علينا أن أباحَ لنا الطيباتِ ، وحرَّم كلُّ ما فيْهِ ضررً .
  - الإسلامُ دينُ اليُسرِ والاعتدالِ ، صالحٌ لكل رمانِ ومكانِ .
    - تَحريمُ ما أحلُّ اللهُ تعالى ، كتحليل ما حرَّمَهُ سبحانَهُ .
  - يَمُنُّ اللهُ عزَّ وجلَّ على الأتقياءِ الصالحينَ بالأمن والطُمأنينةِ .
    - •
    - •

#### أثري معلوماتي

#### الفرقُ بينَ الاعتدال والغُلق

الاعتدالُ: هو التّوسطُ والتّوازنُ بلا مَيْلِ إلى التّقصيرِ ولا إنْحرافٍ إلى التشدُّدِ.

- وقفَ الإسلامُ موقِفاً وسَطاً بينَ الذينَ ازْدَرَوُا الدُّنيا وعادَوْها ، فحرَّمُ وا على أَنفسِهم طيِّباتِ الحياةِ وزينتَها ، وعطَّلوا قواهم عن عمارتِها ، واكتشافِ ما أُودعَ اللهُ تعالى فيها ، وبينَ الذينَ شغلتهُم طيِّباتُ الحياةِ الدُّنيا ، فقتلَهُم التَّرفُ ودمَّرَهمُ التنعُّمُ .
  - الغلُّو: المبالغةُ وتجاوزُ الحدِّ.
- غالى بعضُ النَّاسِ فظنّوا أَنَّ الدِّينَ الحقَّ انقطاعٌ عن الدنيا وتفرُّغٌ للعبادةِ ، وأنَّ المتديِّنَ الحقَّ هو الَّذي يتعبَّدُ فلا يعملُ ، ويتقشَّفُ فلا يتمتَّعُ .
- وغالى فريقٌ آخر فقَصروا حياتَهم على المادّةِ ، والعملِ للدّنيا فقط ، فلا عقيدة و لا فضيلة ولا تشريع ، فاضطربت عياتُهم ، وشاعَ فيهمُ القلَقُ والتَّخبّطُ الفكريّ ، والانحللُ الخُلُقى .

أمّا الإسلامُ فقد وجَّهَ المسلمينَ إلى التّوازنِ المقسطِ بينَ دينِهم ودنياهُم ، وبينَ حقّ ربِّهم وحظوظ أنفسِهم ، مُستَرشِدين بالشّرع الحكيم قولاً وعملاً وفكراً .

## الأنشطةُ التّعلّميّةُ والتّقويميّةُ

- ١- عُدْ إلى سورةِ القَصرَص واستخرجْ آيةً تشيرُ إلى أنَّ الإسلامَ دينُ التَّوازن والاعتدال .
  - ٢- إختر من مجتمعك ثلاث صور للغلو ، موجّها من يقع فيها إلى سبيل الاعتدال .
    - ٣- حدِّدِ المحرَّماتِ الخمسةَ في الآيةِ (٣٣) ، موضِّحاً كلاً منها بمثال .
      - ٤- أجب عمّا يأتي بعد قراءة الآية القرآنيّة الآتية:
    - ﴿ يَنَبَيْ عَادَمَ خُذُواْ زِينَتَكُمْ عِندَكُلِّ مَسْجِدٍ وَكُلُواْ وَاشْرَبُواْ وَلَا تُسْرِفُواْ إِنَّهُ، لَا يُحِبُ ٱلْمُسْرِفِينَ ﴾ .

#### والمطلوب:

- أ- حدّد الفِكر الفرعيّة للنص القرآني.
- ب-عدّد بعض أنواع النداء الإلهي في القرآن الكريم من خلل قراءتك للنصوص القُر آنيّة.
  - ت-ما حكم التزيّن للذهاب إلى المسجد؟
  - ث-ما المراد من قولهِ تعالى: ﴿ إِنَّهُ, لَا يُحِبُّ ٱلْمُسْرِفِينَ ﴾ ؟
- ج حدّد العلاقة بين قوله تعالى: ﴿ إِنَّهُ, لَا يُحِبُ ٱلْمُسْرِفِينَ ﴾ وقول تعالى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُ الْمُسْرِفِينَ ﴾ وقول تعالى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُ المُسْرِفِينَ ﴾ وأللَّهَ يُحِبُ المُسْرِفِينَ ويُحِبُ الْمُسَطِّق بِينَ وَيُحِبُ الْمُسَطِّق بِينَ وَيُحِبُ الْمُسْرِفِينَ اللَّهَ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُو
- ٥- لاحظت أنَّ أحد زملائك يصرف أكثر وقتِهِ ومالهِ للعنايةِ بلباسهِ وحسنِ هندامِهِ ، وطعامِهِ وشرابِهِ ، ولا يكترث بدراستِهِ ، أو بعلاقاتِهِ مع خالقِهِ أو مع زملائِهِ وأسرتِهِ .
  - علامَ يدلُّ تصرَّفُهُ ؟
  - اكتب له رسالة ترشده فيها إلى الطريق الصحيح .

#### من صفاتِ اللهِ تعالى

آيةُ الكرسي آيةٌ عظيمةٌ جليلةُ الشَّأنِ عميقةُ الدَّلالةِ لِمَا جمعت من أصولِ أسماءِ اللهِ تَعالى وصفاتِهِ الإلهيّةِ كالوحدانيةِ والحياةِ والعلمِ والملكِ والقدرةِ والإرادةِ.عن أبي بن كعب شَّ قال : قال رسولُ اللهِ ﷺ: "يا أبا المُنذرِ أَتدري أيُّ آيةٍ من كتابِ اللهِ معك أعظمُ؟ قال : قلتُ: ( اللهُ لا إلهَ إلا هو الحيُّ القيُّومُ ) قال : فضربَ في صدري وقال : " والله ليَهنكِ العلمُ أبا المُنذر " (١)

الآيات من (٢٥٥ - ٢٥٦) من سورة البقرة.

## أَفْهِمُ وأَحفظُ:

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم (۲۵۸)





- 🗖 سنِنة : نُعاس .
- لا يؤوده: لا يشفق عليه.
  - الغَيّ : الضّالل.
- **الطَّاغوت:** من الطّغيان، وهو كلُّ ما عُبدَ من دون الله تَعالى .
  - العُروة الوثقى: العقيدة المُحكمة الوثيقة .

# إضاءات وتفسير

أقرأُ الآياتِ الكريمةَ ثمَّ أربطُها بالمعاني المستوحاةِ منها.

#### الآية (٢٥٥): الله تعالى على عظيم:

- اكتشف بعض صفاتِ الله تعالى الدَّالةِ على عظمتِهِ .

الله تعالى هو المتفرد بالألوهيّة، ولا معبود بحق سواه، هو سبحانه الواحد الباقي الذي لا يفنى ولا يموت، القائم بتدبير شؤون خَلْقِهِ وحفظِهم ورعايتِهم لا يعتريه نعاس ولا نوم، جميع ما في السّموات والأرض ملكه وعبيده وتحت أمره وسلطانه ، ولا أحد يستطيع أن يشفع لأحد يوم القيامة إلا بإذنه سبحانه، يحيط علمه بجميع أمور خلْقه في الدُّنيا والآخرة، وهم لا يعلمون شيئاً من علْمه سبحانه ، إلا بما أعلمهم إيّاه عن طريق الرسُل، أحاط علْمه وشمل سلطانه جلّ جلاله كلَّ شيء في السّموات والأرض، ولا يشق عليه حفظ السّموات والأرض، وهو العلي بذاته وصفاته على جميع مخلوقاته، ذو العظمة والجلال .

#### الآية (٢٥٦): حرية الاعتقاد في الإسلام:

- هل يصحُّ إجبارُ النَّاسِ على الدُّخول في الإسلام؟
  - ما العُروةُ الوُثقى التي لا انقطاعَ لها في رأيك؟

الإيمانُ لا يكونُ إلا عن قناعة ورضا لذا لا إجبار لأحد على الدّخولِ في الإسلام، فمَنْ آمن بالله تعالى ووحدانيّته واتّبَعَ رَسولَه فقد تمسّك بالعُروة الوثقى والله سميع لأقوال عباده، عليم بأفعالهم ونيّاتهم.

- اكتشف الحكمة مِنْ ختم الآية بقولِهِ تعالى: ﴿ وَٱللَّهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴾ .

| اط | شا | 4 |
|----|----|---|
|    |    |   |

| : | الآتية | للمعاني | المناسبة | الحُسنى | الله | أسماء | القرآني | النَّصِّ | أختار من |  |
|---|--------|---------|----------|---------|------|-------|---------|----------|----------|--|
|---|--------|---------|----------|---------|------|-------|---------|----------|----------|--|

\* القائمُ دائماً بتدبيرِ شؤونِ الخلْق .

\* المتعالى عن جميع مخلوقاتِهِ بذاتِهِ وصفاتِهِ وأفعالِهِ فلا ندَّ له و لا شبيه .

الله

الله

\* ذو الحياةِ الدَّائمةِ، لم تحدث له حياةٌ بعدَ موتٍ ولا يعتريهِ موت بعدَ حياةٍ .

الله \_ \_ \_ \_ \_

\* ذو العلم الكاملِ الشَّاملِ المحيطِ بكلِّ شيءٍ .

# الحريّةُ الدّينيّةُ في الإسلام.

وفي هذه الحريَّة يتجلَّى تكريمُ الله تعالى للإنسان باحترام إرادته وفكره ومشاعره، وجعله مسؤولاً عن اختياره فيما يتعلَّقُ بالهدى أو الضَّلال، وقد اتَّخذَ الإسلامُ الحوارَ أسلوباً في الدَّعوة إلى الإيمان ولم يفرض له بالقوَّة؛ ليكونَ اعتناقُ النَّاسِ الإسلامَ ناشئاً عن الاقتناع الصَّحيح وليسَ تقليداً أعمى دونَ وعي أو إدراك .

<sup>(</sup>۱) القرطبي ۲۸۰/۳

#### مِنْ لطائفِ الإعجاز القرآني

- استهلَّ اللهُ سبحانَهُ آيةَ الكُرسي ( بالحيِّ القيّوم) وختَمها ( بالعليِّ العظيم) وجعل كلَّ جملةٍ في الآيةِ تدلُّ على أنَّهُ الحي القيّوم والعليُّ العظيمِ سبحانَهُ تقدَّستْ صفاتُهُ وما هذا إلا تأكيداً على عظمتِهِ سبحانَهُ .
  - وقد ورد ذكر ( الحيّ) بصيغة التّعريف دلالة على كمال الله سبحانه؛ لأنّ ما سواه يُصيبُهُ الموت وهو الكامل الاتّصاف بالحياة، ولم يقل (حَيُّ) لأنّها حينئذ تُفيدُ أنّهُ مِنْ جملة الأحياء.
  - وقد جاء ذكر ( القيُّوم) بصيغة التَّعريف أيضاً؛ لأنَّهُ لا قيُّومَ سِواهُ على الكونِ حصراً فهو وحدة سبحانه القائم في تدبير شؤون خلْقِهِ .

# استفدت من الآياتِ

- على المؤمنِ أنْ يستشعر جلال الله وعظمته بعد تعرق صفاته وأسمائه فلا يشهد إلا بالله، ولا يرفع حاجته إلا إليه ولا يقبل إلا عليه.
  - منح الإسلامُ حرِّيةَ الاعتقادِ وجعلَ الدّخولَ فيهِ طوعاً واختياراً.
    - أستخلص من الآيات توجيهات أخرى .

# الأنشطةُ التّعلّميّةُ والتّقويميّةُ

١- استخلص الفكرة الرَّئيسة لكلِّ آيةٍ من آياتِ النَّصِّ .

٢- دلّ على التّراكيب القرآنية التي تشير الي أسماء الله الحُسني الآتية .

القادر ُ الملك الملك الوليّ

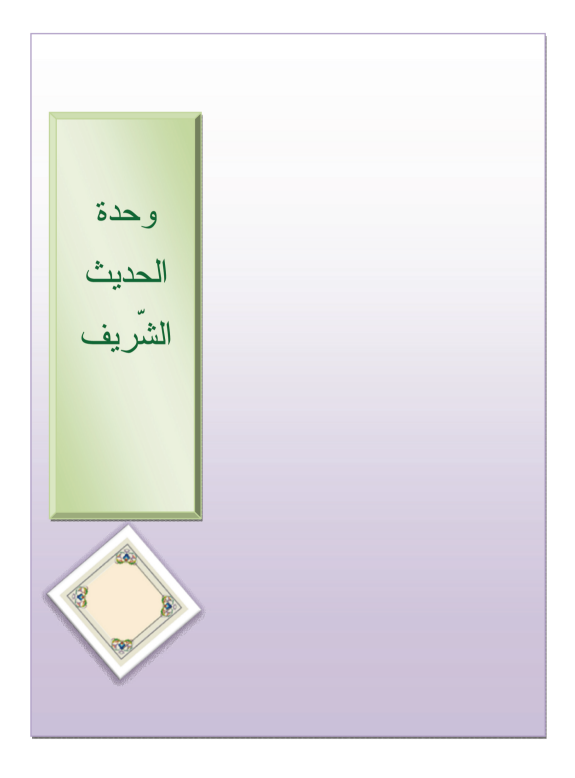
و ع

٣- ما وجهُ التّعبيرِ بالفعلِ المضارعِ ( يعلمُ) في قولِهِ تعالى: ﴿ يَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ مَا .. ﴾؟
 ١- استنتجْ من الآياتِ الكريمةِ العباراتِ القرآنيةَ التي تُشيرُ إلى المعاني الآتيةِ :

- سَعَةُ علم الله تَعالى .
- لا يصلُ العلماءُ إلى شيءٍ من العلم إلا بإذن الله تَعالى .
- منَ صدَّقَ بوجودِ الله تعالى ووحدانيَّتِهِ فقد تمسُّكَ بوسيلةِ النَّجاةِ.
- ٥- اقرأ الآيةَ القرآنيّةَ الآتيةَ : ﴿ مَن ذَا ٱلَّذِي يَشْفَعُ عِندُهُ ۚ إِلَّا بِإِذْنِهِ ۚ . . . ﴾ قراءةً واعيةً ثمَّ أجب عمّا يأتي :
  - ١- حدِّدْ معانى الكلماتِ الآتيةِ: (يَشفعُ بإذنه).
    - ٢- عدِّد أصحابَ الشَّفاعةِ يومَ القيامةِ .
- ٣- ما العلاقةُ بينَ قولِهِ تعالى: ﴿ مَن ذَا ٱلَّذِى يَشْفَعُ عِندَهُ وَ إِلَّا بِإِذْنِهِ ۚ . . . ﴾ وبينَ قولِ الرّسول ﷺ: " أنا أول شفيع في الجنّةِ " (١) ؟
  - ٦- علِّلْ كلاً ممّا يأتي .
  - آيةُ الكرسي آيةٌ عظيمةٌ جليلةُ الشَّأن .
    - الله تَعالى لا تأخذُه سِنة و لا نوم .
  - ٧- ابحثْ في أحدِ كتبِ التَّفسيرِ عن فضائلَ أخرى لآيةِ الكرسي لم تردْ في الدَّرسِ .
- ٨- ما العلاقة بين قولِهِ تعالى: ﴿ لا ٓ إِكْرَاهَ فِي ٱلدِينِ قَد تَبَيّنَ ٱلرُّشُدُ مِنَ ٱلْغَيَّ ﴾ وقولِهِ تعالى: ﴿ وَقُلِ الْحَقُ مِن رَبِّكُمْ ۖ فَمَن شَآءَ فَلْيُؤْمِن وَمَن شَآءَ فَلْيَكُفُر ۚ ﴾ (١) .
- ٩- قالَ تعالى: ﴿ وَلَوْ شَآءَ رَبُّكَ لَا مَنَ مَن فِي ٱلْأَرْضِ كُلُّهُمْ جَمِيعًا ۚ أَفَأَنتَ تُكْرِهُ ٱلنَّاسَ حَتَى يَكُونُواْ مُؤْمِنِينَ ﴾ .
   و المطلوب: ١ حدّد مهمَّةَ الرَّسول ﷺ.
  - ٢- هل تتوافقُ مهمَّةُ الرّسول مع الحرّيّةِ الدّينيّةِ؟ ولماذا؟
  - ٣- بماذا تردُّ على مَنْ قالَ: ( إنَّ الإسلامَ انتشر َ بحدِّ السَّيفِ ) ؟

<sup>(</sup>١) أخرجه الإمام مسلم (١٩٦)

<sup>(</sup>٢) سورة الكهف / P ٢



# المساواة وحقيقة التفاضل بين الناس

#### أقرأ وأجيب

شاءت حكمة الله تعالى أن يكونَ الناسُ على وجه الأرض مُختلفين في الألوانِ ، والأشكالِ، واللغاتِ، والأعراق ...

- لكن هل يعني هذا الاختلافُ تباينَ الحقيقةِ الإنسانيةِ فيما بينهم ؟
  - أو أن يكونَ بعضهُم أعلى منزلةً من بعض ؟ فما معيار التفاضل الحقّ بين الناس؟

# أقرأ وأحفظ:

عن جابر بن عبد الله رضي الله عنهما قال:

خَطَبَنا رَسُولُ الله ﷺ في وسط أَيّامِ النَّشْرِيقِ خُطْبَةَ الوَداعِ فقال:

« يا أَيُّها النَّاسُ ! إِنَّ رَبَّكُمْ واحِدٌ ، وإِنَّ أَباكُمْ واحِدٌ ، ألا لا فَصْلَ لعَرَبِيٍّ على عَرَبِيٍّ ، ولا لأَحْمَرَ على لعَرَبِيٍّ ، ولا لأَحْمَرَ على أَسُودَ ، ولا لأَسْودَ على أَحْمَرَ إلا بِالتَّقُوى ، إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِنْدَ اللهِ أَسْودَ ، ولا لأَسْودَ على أَحْمَرَ إلا بِالتَّقُوى ، إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِنْدَ اللهِ أَسْودَ ، ولا لأَسْودَ على أَحْمَرَ إلا بِالتَقُوى ، إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِنْدَ اللهِ أَسْودَ ، ولا لأَسْودَ على أَحْمَرَ إلا بِالتَقُوى ، إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِنْدَ اللهِ أَسْودَ ، ولا لأَسْودَ على أَحْمَرَ إلا بِالتَقُوى ، إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِنْدَ اللهِ أَسْودَ ، ولا لأَسْودَ على أَلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

#### أخرجه أحمد والبَيْهَقيّ ، والنّفظ للبَيْهقيّ (١)

### إضاءات حول حياة الراوي

أنصاريُّ خزرجيُّ ، أَسلمَ قبلَ الهجرةِ النَّبويَّةِ الشَّريفةِ وحضرَ مع أبيهِ بيعةَ العقبةِ وهو صلغيرٌ ، كانَ عَلَيْهُ مجاهداً مِقداماً شَهِدَ (١٩) غزوةً ، وأكثرَ عَلَيْهُ من الروايةِ فقد رَوى ١٥٤٠ حديثاً . – وهو عَلَيْهُ من آخرِ مَنْ توفِّي في المدينةِ من أَصحابِ رَسُولِ اللهِ ﷺ سنةَ ٧٤ ه .

<sup>(</sup>١) مسند الإمام أحمد (٢٣٥٣٦) ، شعب الإيمان للبيهقي ( ١٣٧٥ ) .

# أقرأ وأفهمُ

- أيّام التّشْريق : هي اليوم الثاني والثالث والرابع من عيد الأضحى .
- خُطْبة الوداع: أي خطبة حجة الوداع، وكانت في السنة العاشرة من الهجرة.
  - 🔳 عَجَمِيِّ : كل من ليس بعربيّ .
  - لأَحْمَرَ عَلَى أَسْوَدَ : لذي بشرة حمراء على ذي بشرة سوداء .

#### أُفكِّرُ وأَشرحُ

النبي على هو منقذُ ألبشريّةِ من براثن الجهل والاضطهاد والظلم ، ورافعُها إلى مصاف العز والرفعة ، والعدالة والكرامة ، وها هو في أخر سنة من حياته ، وقبيل وفاته بأشهر ، يقف خطيباً على جموع الناس في الحج ، يبثّ فيهم خلاصة رسالته ، بأنّ الناس سواسية فيها يُتَأيُّهُ النَّاسُ اتَقُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُم مِن نَفْسِ وَبِعِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَ ارْوَجَهَا وَبَثَ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَلِسَاءً ﴾ (١).

- \_ فهم جميعاً خُلقوا من أب واحدٍ وأمِّ واحدة ، وربُّهُم واحدٌ ، وهذا الربُّ لا يحاسبُهُم أو يفاضلهم على أساسِ أشكالِهم وألوانِهم ، ولا على أساسِ مناصبِهم وغناهم ؛ لأنَّهم متساوون في الإنسانية .
- \_ ثم يبيّنُ النّبيُّ عَلَيْ أَن معيارَ التفاضلِ الوحيد بين الناسِ هو أعمالهم ، فكلُّ إنسانٍ يقاسُ بما قدم في حياته من صلاحٍ ونفعٍ لنفسه ولمجتمعه ، وفي هذا متسع لتنافس الجادّين في كل ميادين النشاط البشريّ .

أمّا من عاش في مجتمعه أنانيّاً ، لا يعرف إلا مصلحة نفسه ، ولا يُسدي خَيراً ولا معروفاً لأحد ، فهذا قد خَسِر نفسه .

# أُحلِّلُ وأناقِشُ

- التقوى هي ميزان الفصل بين النّاس ، ومن سكنت التقوى قلبه ، وعمرت صدره لا بدّ أن تظهر آثار ها في سلوكه و أفعاله ، فمن صفات التقيّ أنّه :
  - يتقرب إلى الله تعالى ، فلا يقصّر في الفرائض ، ويبذل جهده في النّوافل .
- إيجابيٌّ في مجتمعهِ ، لا يعرفُ الأثرةَ ولا الأنانيّةَ ، بلْ يساعدُ الناسَ ، ويبذلُ لمنْ حولَه ما يستطيعُه .

<sup>(</sup>١) سورة النساء (١).

- متواضعٌ ، بعيدٌ عن التكبرِ والغرورِ ، فهو يدركُ أنّ كلَّ ما عندَه من النّعمِ إنّما هي من الله سبحانه وتعالى.
- حريص على الخير ، ينفرُ من الشّر والأذى ، ويكره إضاعة المال والوقت ، ويستثمرُ حياته ومالّه في كلّ نافع له ولمجتمعه ، من دراسة ومطالعة وثقافة ...

# أستخلص وأوظّف

الإسلامُ هبةُ الله تعالى للناس ، أرسلَ به نبيّه محمّداً ولله البشر كافّة ، وشريعة الإسلام تسوّي بين الناس جميعاً ، فلا تخص العرب وحدَهُمْ ، ولا تنقض الرسالات السّماويّة السابقة ، بل تعترف بها ، مبيّنة أنّها أدّت رسالتَها ، وتطالب الناس جميعاً بالإيمان بها على هذا الأساس .

وانطلاقاً من نزعة الإسلام الإنسانية ، رفض التعصيب ضد أهل الديانات السماوية الأخرى ، ودعا أتباعه إلى التعامل معهم على قاعدة من العدل والتسامح ، ويتجلّى ذلك في مظاهر عديدة منها:

- الدعوة إلى الإيمان بالأنبياء والرسل والكتب السماوية . قال تعالى :

﴿ ءَامَنَ ٱلرَّسُولُ بِمَا أُنْزِلَ إِلَيْهِ مِن رَبِّهِ وَٱلْمُؤْمِنُونَ كُلُّ ءَامَنَ بِٱللَّهِ وَمَلَتَ كِيهِ وَكُنُهُهِ وَرُسُلِهِ لَا نُفَرِقُ اللَّهِ عَامَنَ بِٱللَّهِ وَمَلَتَ كَيْهِ وَوَكُنُهُم وَرُسُلِهِ لَا نُفَرِقُ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكَ الْمَصِيرُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّالَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ ا

- تأمين أهل الأديان على معتقداتهم، وتمكينُهم من ممارسة شعائر هم الدينيّة بحُريّة، والنهي عن التعرض لهم بسوء حتى في حالة الحرب، فقد أوصى أبو بكر الله قادته بذلك ، حين أمرَهم ألا يتعرَّضوا لمن يجدونهم في الصوامع ، وذلك كي يؤدّوا ما فرَّغوا أنفسهم له من العبادة .

#### وفي الحديث إشارة إلى كثير من المبادئ منها:

- الإسلامُ دينُ الإنسانيّة يسوي بين جميع الناس.
  - أساسُ المساواة الإلهُ الواحد والأصلُ الواحد .
- التَّقوى أساسُ التفاضل بين الناس ومجال التَّنافس بينهم .
  - الناسُ سواءٌ أمام التكاليف وتطبيق القانون .
  - التفرقة العنصرية أفة المساواة وعدوّة الإنسانية .
- حرصَ النبيُّ ﷺ على تأكيدِ الحقوق الإنسانيّةِ واحترامِها ونشرها.

<sup>(</sup>١) سورة البقرة .

# الأنشطة التعلمية والتقويمية

١- هذا الحديث جزء من خطبة النبيّ على في حجّة الوداع ، هل ترى أنّ لتاريخ هذه الخطبة ومكانها دلالة خاصّة في تأكيد مضمونها ؟ عبّر عن ذلك كتابيّاً .

٢- ماذا سيكون شكل المجتمع إذا كانت حقوق الإنسان محترمة ؟

٣- اكتب ثلاثة من آثار التقوى على الفرد والمجتمع.

٤- عين ما تراه صحيحاً فيما يأتي:

أ- يتحقق التفاضل بين الناس:

٠ بالقر ابة و النسب .

• بالأصالة والعراقة .

• بالنفوذ والجاه .

٠ بالتقوى والعمل الصالح .

ب- يكون التعامل مع أهل الديانات الأخرى بـ:

• التعصب والمواجهة .

· الموالاة والمناصرة .

• التسامح والإحسان .

• المقاطعة والاعتزال .

٥- اقرأ النصوص الآتية قراءةً واعيةً: قال تعالى: ﴿ إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِندَاللَّهِ أَنْقَدَكُمْ ۚ إِنَّ اللَّهَ عَلِيمُ خَبِيرٌ ﴾ وجاء في الحديث الشريف: (إنّ أكرمكم عند الله أتقاكم، ألا هل بلّغت) والمطلوب أجب عمّا يأتي:

أ- حدّد طبيعة العلاقة بين السنّة الشريفة والقرآن الكريم في ضوء قراءتك النصين.

ب-أعطِ أكبر عدد ممكن من المؤشِّرات الدالَّة على التقوى عند البشر.

ت-ما رأيك فيمن يدّعي أنّ التقوى والإيمان هما حالة وجدانيّة لا علاقة لهما بالعمل الصالح؟ ولماذا؟

٦- وضم طبيعة العلاقة بين حقوق الإنسان الصادرة عن ميثاق الأمم المتّحدة ، وخطبة النبي المناق ( منذ أكثر من أربعة عشر قرناً ) ؟

٧- ما رأيك في العبارة الآتية:

" الإسلام دين سماوي يحترم حقوق الإنسان ، ويهدف إلى التواصل الحضاري بين بني البشر ومواجهة صراع الحضارات " ؟

<sup>(</sup>١) سورة الحجرات.

<sup>(</sup>٢) البيهقي في شعب الإيمان.

#### الكسب الحلال

#### أقرأ وأجيب

- هل فكرت في نِعَم الله تعالى عليك ؟
- بما يكون امتثال أمر الله تعالى في المأكل والمشرب و القول والعمل ؟
  - ما الذي يحول بين الإنسان واستجابة الله تعالى الدعاء ؟

# أقرأ وأحفظ :

عن أبي هريرة - رضي الله عنه - قال : قال رسولُ الله على : أيُّهَا النَّاسُ ، إنَّ اللهَ طَيِّبٌ لاَ يَقْبَلُ إلاَّ طَيِّباً ، وإنَّ اللهَ أَمرَ المُؤمنِينَ بِمَا أَمرَ بِهِ المُرْسَلِينَ. فقالَ تعالى: " يَا أَيُّهَا الرُّسُلُ كُلُوا مِنَ الطَّيِّبَاتِ وَاعْمَلُوا صَالِحاً "(١) وقال تعالى : " يَا أَيُّهَا السَّذِينَ آمَنُ وا كُلُ وا مِنْ طَيِّبَاتِ مَا رَزَقْنَاكُمْ "(١) وقال تعالى : " يَا أَيُّهَا السَّفِرَ آمَنُ وا كُلُ وا مِنْ طَيِّبَاتِ مَا رَزَقْنَاكُمْ "(١) ثُمَّ ذَكَرَ الرَّجُلَ يُطِيلُ السَّفَرَ أَشْعِثَ أَعْبَرَ يَمُدُّ يَدَيْهِ إِلَى السَّمَاءِ : يَا رَبِّ يَا رَبِّ ، ومَطْعَمُهُ حَرَامٌ، ومَشْرَبُهُ حَرَامٌ، ومَلسِلُهُ حرامٌ وَغُذِّيَ بِالْحَرَامِ ، فَأَنَّى يُسْتَجَابُ لِذَلِكَ ؟ فَأَنَّى يُسْتَجَابُ لِذَلِكَ ؟

#### أخرجه مسلم (٣)



- الله تعالى طيب: منزَّه عن النقائص و العيوب
- الطيّبات : ما أحلّه الله تعالى لعباده ، ويشمل ذلك نوعه وطريقة اكتسابه .
  - **عذي بالحرام:** اقتات من الكسب الحرام .
    - ∎ أشعث: شعره ملبَّد غير ممشّط.
      - أغير: أي علاه الغبار .

<sup>(</sup>١) المؤمنون: ١٥.

<sup>(</sup>٢) البقرة : ٢٧١ .

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم (١٦٨٦) .

# أُفْكِّرُ وأَشْرَحُ

خلقَ اللهُ تعالى الإنسانَ وأغدقَ عليهِ النّعمَ الكثيرةَ ورزقهُ منَ الطيّباتِ . وأمرَ اللهُ تعالى المؤمنينَ بما أمرَ بهِ المُرسَلينَ ، أمرَهُمْ أنْ يأكُلوا منَ الطيّباتِ الحلال ، وأنْ يَعْملُوا الأعمالَ الصالحةَ الطيّبةَ .

فإذا امتثلَ الإنسانُ أمْرَ اللهِ تعالى ، فطابَ طعامُهُ وطابَتْ أعمالُهُ كانَ قريباً منَ اللهِ تعالى وكانتْ دعوتُهُ مستجابةً .



#### = إنَّ الله تعالى طيّب:

- فهو سبحانه منزّة عن النقائص و لا يلحقُ بهِ عيبٌ ، فهو َ طيبٌ في ذاتهِ و أسمائهِ وصفاتهِ وأحكامهِ و أفعالهِ وفي شأنِهِ كلّه ، وله المثل الأعلى قال تعالى:
  - ﴿ وَلِلَّهِ ٱلْمَثَلُ ٱلْأَعْلَىٰ ﴾ (١) أي له الوصف الأعلى من كل وجه ٍ .
    - هل يتقبّل الله تعالى صدقة من أي مال كان ، ولماذا ؟
      - كيف يكون العمل طيباً ؟

#### أمْرُ الله تعالى بالأكل من الطّيبات :

- أمر الله سبحانه وتعالى المؤمنين بأكل الطّيبات كما أمر به الرسل جميعاً عليهم الصلاة والسلام
- ففي هذا الخطاب رفعة لشأن المؤمنين ، ودليل على أنّهم يستحقّون أن يوجّه إليهم ما أمر به الرسل عليهم الصلاة والسلام .
  - ألا يشجّعك هذا على الامتثال لأمر الله تعالى ؟

<sup>(</sup>١) سورة النحل/ ٦٠

- والطيّبات التي أمرنا الله تعالى أن نأكل منها هي ما أحلّه الله تعالى وكان كسب الإنسان لها من طريق حلال .
- والأكل من الطيبات نعمة من نعم الله تعالى يجب أن نشكره سبحانه وتعالى عليها وذلك بطاعته وامتثال أمره.

#### = أثر البعد عن المحرمات:

- أمر الله تعالى المؤمنين أن يتحرّوا الحلال الطيّب في مأكلِهم ومشربِهم وملبَسِهم لأنَّ ذلك أدعى الستجابة الله تعالى دعاءَهم.
- فالإنسان الذي يُكثِرُ من السفر بقصد التقرّب إلى الله تعالى وملبسُه من الحرام، ومطعمه من الحرام، وقد تربّى على أكل الحرام، ومع ذلك يمدُّ يديه إلى السماء يدعو الله تعالى، فهل يستجيب الله تعالى لدعائه ؟ لا ، لن يستجيب الله له ، لأنه له يحقق شرط الإجابة وهو أكل الحلال.

# أستخلص وأوظف

- لا يقبل الله تعالى من الأعمال إلا ما كان طيباً خالصاً لوجهه الكريم.
  - المؤمن طيب في مأكله وعمله وأقواله.
    - إطابة المطعم سبب لاستجابة الدعاء .
- الحرص على الكسب الطبّب يدفع الإنسان إلى العمل المنقن الذي يحقّف : إشباع حاجته النفسية وتوفير المتطلبات المادية وتنشيط الاقتصاد والحفاظ على الأمن الاجتماعي والبناء الحضاري.

ولكي يكون العمل متقناً لابد أن تتوافر في العامل الكفاءة للقيام بالعمل مع التزام الأمانة وبذل أقصى الجهد حتى ينجز عمله بدقة وإحكام.

# الأنشطةُ التّعلّميّةُ والتّقويميّةُ

- ١- ما العلاقة بينَ العبادةِ والعمل الطَّيِّب ؟
- ٢- استنتج ممّا تعلّمت شروط المال الطيب ، مبيّناً ذلك بالأمثلة .
- ٣- فرق بين أثر العمل الطيب ( الصالح ) وأثر العمل الخبيث ( الفاسد ) في المجتمع في كلّ ممّا
   يأتي :
  - أ تصدّع بنيان المجتمع .
  - ب- استئصال بذور الشقاق والنزاع .
    - ج- الثواب والعقاب الإلهي .
  - ٤- ماذا تستنتج من قوله تعالى: ﴿ إِلَيْهِ يَصْعَدُ ٱلْكَامِرُ ٱلطَّيِّبُ وَٱلْعَمَلُ ٱلصَّالِحُ يَرْفَعُهُ.
  - ٥- اقرأ الحديث الشريف قراءة واعية: ( أَيُّهَا النَّاسُ ، إِنَّ اللهَ طَيِّبٌ لاَ يَقْبَلُ إلاَّ طَيِّباً ، وإِنَّ اللهَ أَمَرَ المُؤمنِينَ بِمَا أَمَرَ بِهِ المُرْسَلِينَ ) فقال تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلرُّسُلُكُمُواْ مِنَ ٱلطَّيِبَتِ وَٱعْمَلُواْ صَالِحًا إِنِّ اللهَ أَمَرَ المُؤمنِينَ بِمَا أَمَرَ بِهِ المُرْسَلِينَ ) فقال تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلرُّسُلُكُمُواْ مِنَ ٱلطَّيِبَتِ وَٱعْمَلُواْ صَالِحًا إِنِّ اللهَ يَعْمَلُونَ عَلِيمٌ ﴾ والمطلوب أجب عمّا يأتى:
    - أ- بداية خاطب الرسول ﷺ الناس، ثمّ خاطب المؤمنين. بيّن الحكمة من ذلك.
    - ب-ما وجه العلاقة بين قوله تعالى: ﴿ ... يَكَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِنَّى رَسُولُ ٱللَّهِ إِلَيْكُمْ جَمِيعًا ... ﴾ وقوله ﷺ : (أَيُّهَا النَّاسُ ، إِنَّ اللهَ طَيِّبٌ لاَ يَقْبَلُ إِلاَّ طَيِّباً ... ).
  - ت-من وظائف السنّة الشريفة أنّها معزّزة لأحكام القرآن الكريم. أين تجد ذلك في الحديث الشريف؟
    - ٦- ما العلاقة الجامعة بين العبارات الآتية:
    - \_ موظف يعمل عملاً متقناً ويتصدق من فضول أمواله .
      - \_ رجل يطلب الرزق الحلال لينفق على نفسه وعياله .
- ٧- اكتب مقالاً تبين فيه أخطار الكسب غير المشروع على أمن المجتمع مبيّناً أثر العمل
   المشروع الذي يغني عنها من وجهة نظرك .

<sup>(</sup>۱) سورة فاطر ۱۰

<sup>(</sup>٢) مسلم ١٧٤٨.

<sup>(</sup>٣) سورة المؤمنون (١٥)

### تحريمُ الرّشوةِ

#### أقرأ وأجيب

- هل يجوزُ للإنسان استغلالُ وظيفتهِ لمصالحهِ الشخصيّةِ ؟
  - ما الرّشوة ؟ وكيف ينظر المجتمع إلى الرّشوة ؟

### أَقرأ وأحفظ:

عن أبي حُمَيدٍ السَّاعِدِيِّ عَلَى السَّعملَ رسولُ الله عَلَى المُ الله عَلَى المَدقة فلما قدم قال : هذا لكُم وهذا لي ، أهديَ لي . قال : فقامَ رسولُ الله على المنبر فحمدَ الله وأثنى عليه وقالَ : " ما بالُ عاملٍ أبعثُهُ فيقولُ : هذا لكم وهذا أُهدِيَ لي أَفَلاَ قَعَدَ في بيتِ أبيهِ – أو في بيتِ أمِّهِ – حتى ينظرَ أَيُهدَى إليهِ أم لا ؟ والذي نفسُ محمّدٍ بيدهِ ، لا ينالُ أحدٌ منكم منها شيئاً إلا جاءَ به يومَ القيامةِ والذي نفسُ محمّدٍ بيدهِ ، لا ينالُ أحدٌ منكم منها شيئاً إلا جاءَ به يومَ القيامةِ يحملُهُ على عُنقِهِ ، بعيرٌ له رُغَاءً ، أو بقرةٌ لها خُوَارٌ أو شاةٌ تَيْعَرُ " .

ثمَّ رفعَ يديه حتى رأينا عُفرتَيْ إبطَيْهِ ثمّ قالَ:

" اللَّهُمَّ هل بلّغتُ ": مرّتين.

#### أخرجه مسلم(۱)

## إضاءات حول حياة الراوي

اختُلُف في اسمهِ فَيُهُم فقيلَ عبدُ الرّحمنِ بنُ عمرٍ ، وقيلَ المنذرُ بنُ سعدٍ ، كان فَيُهُم مِنْ فقهاءِ الصحابةِ رضوانُ اللهِ عليْهِم ، شهدَ أُحُداً وما بعدَها ، تُوفّيَ فَيُهُم في آخرِ خلافةِ معاويةَ فَيُهُم سنةَ ستينَ للهجرةِ .

<sup>(</sup>١) في الجامع الصحيح (١٨٣٢).

## أُفكِّرُ وأُجيبُ

- ألا يتطلّب حفظ الأمن والاستقرار في
   الأرض قوانين ضابطة ؟
- هل يحقُّ للعاملِ استغلالُ عملِهِ أو وظيفتِهِ ؟
- من واجب الدولة أن تمنع الرشوة وتحاسب المرتشين ؟
- ألا يستحق من خان في عمله أو
   وظيفته أن يُفتَضح أمره ؟
- لقد وجَّهَ رسولُ اللهِ عَلَيْ السَّهِ عَدمِ استغلالِ الفردِ وظيفَتَهُ ، وإلى التحررُّزِ من المكاسب غير المشروعة .

# أقرأ وأفهم

- استعمل : وظّف .
- رُغَاء: صوتُ الإبل.
- خُوار: صوتُ البقر.
  - 🖪 تَيْعَر : تصيحُ ،
- (اليُعارُ صوتُ الشاةِ).
- عُفرتي إبطيه : بياض إبطيه .



#### ■ ما الرّشوةُ ؟

- \* إنّها ما يُقدَّمُ من مالٍ أو غيرهِ إلى من بأيديهم مصالحُ الناسِ ، بغيةَ إبطالِ حق أحدٍ ، أو الحصول على ما ليس للراشين بحق .
  - حكم الرّشوة :
  - \* هل يحلُّ طلبُ الرِّشوةِ أو بذلُها أو قَبولُها ؟
  - هل يحلُّ لأحدٍ أن يكونَ وسيطاً بينَ الراشي والمرتشي ؟
- \* لقد عدَّ الإسلامُ الرشوةَ من كبائرِ الذَّنوبِ ، وتوعَّدَ مرتكبَها بأشدِّ العقابِ ، قالَ عَلَيْ اللهُ : " لعن اللهُ الراشي والمرتشي والرائش " يعنى الذي يمشي بينهُما (١).
  - \* هل يغيّر من حكم الرشوة ، تفنّن بعض النّاس في تسميتِها بغير اسمِها ؟
- إنَّ تغيير اسمِها لا يخرجُها عن حكمِها ، فهي حرامٌ مهما اختلفت مسميّاتُها ، سواءً سُمِّيت رشوةً أم هديةً أم إكراميةً ، أم أتعاباً ، أم عمولةً .

<sup>(</sup>١) أخرجه الإمام أحمد في مسنده (٢٢٣٩).

#### أسباب تفشی الرسوة :

• إنّ المجتمع الذي تشيعُ فيه الرّشوةُ على نطاقٍ واسعٍ ، مجتمعٌ تضمحلٌ فيه القيمُ الأخلاقيّـةُ والمبادئُ الساميةُ ، وإنّ من أسباب تفشي الرّشوةِ في المجتمعاتِ :

$$\left\{ \begin{array}{c} -1 & \left\{ \begin{array}{c} -1 & \left\{ \begin{array}{c} -1 & \left\{ \begin{array}{c} -1 & \left\{ \begin{array}{c} -1 & \left[ \end{array}{c} & \left[ \begin{array}{c} -1 & \left[ \end{array}{c} & \left[ \end{array}{c} \right] \right] \end{array} \right] \end{array} \right] \end{array} \right] } \right] } \right\} } \right\}$$

#### أضرار الرسوة:

الرَّشوةُ داءٌ يفتكُ بالأفرادِ والمجتمعاتِ!

- أليست تهدرُ الحقوق والمصالح العامة والخاصة ؟
- ألا تعرقلُ التنميةَ وتهدمُ اقتصادَ
   البلادِ ؟
  - ألا تُشيعُ الفسادَ وتنشرُ الظّلمَ ؟
- أليست تغرس الحقد والكراهية بين
   الناس ؟

وإذا ظهرت الرشوةُ انتشرت الجريمةُ ، واختلَّت موازينُ العدالةِ .

#### وسائلُ القضاءِ على الرّشوةِ:

- نشر الوعى بين أبناء المجتمع .
  - غرسُ القيم و الأخلاق النّبيلةِ .
- تطبيقُ القوانين والإجراءاتِ الزاجرةِ والرادعةِ لكلِّ من تسوِّلُ له نفسهُ أن يستسيغَ الرّشوة .

#### التشريع يكمي المجتمع

#### عقوبة المرتشيي

توعد النبيُ عَلَيْ المرتشي بعقوبة شديدة يوم القيامة! إذ أقسم عَلَيْ \_ وهو الصّادق الأمين \_ انَّ من يتقاضى رشوة مهما كان نوعها ، سيأتي بها يوم القيامة يحملها على عنقه ، وليس بعد هذا خزي أو فضيحة فقد تقاضى المرتشى الرسّوة سراً في الدّنيا ، وسوف يُفتضح أمره، ثمّ يكون مصيره إلى النّار .

كُلُّ ذلك بعد أن ينالَ العقوبة التي يَحكمُ عليهِ القاضي بها في الدنيا .

# أستخلصُ وأوظَّفُ

- ان من مسؤولية الحاكم مراقبة سير العمليات الإدارية، ومحاسبة كلِّ من يُخلُّ بالنَّظامِ الوظيفي .
  - لا يجوز للإنسان استغلال وظيفته لتحقيق منافع شخصية .
  - حرّم الإسلام الرّشوة بأية صورة كانت ، وبأي اسم سُمّيت .
- \* توعد النّبي ﷺ مَنْ أكلَ أموالَ النّاسِ بالباطلِ سرّاً في الدّنيا ، بالفضيحةِ يومَ القيامةِ على رؤوس الأشهادِ .

# الأنشطة التعلمية والتقويمية

- ١- بيّن علَّة تحريم الرّشوة ؟
- ٢- استنتج من الحديثِ الشّريفِ عقوبةَ المرتشى يومَ القيامةِ .
- ٣- ما الفوائدُ التي يجنيها المجتمعُ من إقرار مبدأ المحاسبة ؟
- ٤- استخرج من عقوبة المرتشى ما يؤكُّدُ أنَّ الجزاء من جنس العمل.
- ٥- صمِّمْ جدو لا تو ازن فيه بين مجتمع مريض بالرِّشوةِ ، ومجتمع معافي منها من حيث :
  - استغلال العامل وظيفته .
  - تحقيقُ المصالح العامّة .
    - انتشار العدالة .
  - ٦- اقترحْ حلولاً للقضاءِ على الرّشوةِ لم تردْ في الدّرس.
- ٧- تخيّل أنّه نشب خلاف بين زميلين لك ، وكان الأول على حق والثّاني على باطل ، فطلب منك الثّاني أن تشهد معه زوراً أمام مدير المدرسة ، مقابل هدية ثمينة يقدّمها لك .
  - ماذا تعدُّ هذه الهدية ؟
  - ما حكمُ الإسلامِ في هذه الهديةِ ؟
    - كيف سيكون تصر فُك ؟

# وجوب العمل بالسسنة

#### أقرأ وأجيب

- ما حكمُ طلب العلوم الدنيويَّةِ النافعةِ ؟
- هل تجدُ هذا الحكمَ في القُرآن الكريم ؟
- ما أَركانُ الصَّلاةِ ؟ هل ذُكِرتْ في القُرآن الكريم ؟
- كيفَ لنا أن نعرف الأحكام الشّرعيّة التي لم ترد في القُرآن الكريم؟

## أقرأ وأحفظ:

### أخرجه الترمذي(١)

#### إضاءات حول حياة الراوي

أَبُو كريمةَ الكنديُّ ﷺ، صحابيٌّ جليلٌ صَحِبَ النبيُّ ﷺ ورَوَى عنهُ ، كانَ ذا مكانةٍ في قومِـــهِ ، أَسلمَ مع طائفةٍ منهم ، ووَفَدَ على رَسُولِ اللهِ ﷺ مُخبراً إِيّاهُ عن إسلامِ قومِهِ .

- كانَ عَلَيْه من المعمر بن إذ عاش إحدى وتسعين سنة ، وتوفّي عَلَيْه في الشّام سنة ٨٧ ه.

# أقرأً وأفهمُ

- هَلْ عَسنى: استفهام إنكاري المراد منه: هلْ من المعقول؟
- مُتَّكِئ على أريكتِهِ: جالسٌ على سريرِهِ جلسةَ المُعرضِ المُتكبّرِ.

<sup>(</sup>١) في الجامع الصحيح (٢٦٥٦).

## أُفْكِّرُ وأَشْرِحُ

- ألم يأمر الله تعالى بالتزام ما جاء به رسول الله عَلَيْ فقالَ سبحانه : ﴿ • وَمَا ٓءَانَكُمُ ٱلرَّسُولُ فَخُـدُوهُ • • (١) ؟
- أليست طاعةُ الرسول ﷺ من طاعةِ الله تعالى ﴿ مِّن يُطِعِ ٱلرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ ٱللَّهُ .. ﴿(٢) ؟
- فكيف يسوغ بعد ذلك الأحد أن يتكبّر عن الاستماع إلى حديث رسول الله ﷺ ، أو يعرض عن اتباع سنته والعمل بها ؟!
  - وهل يُتَصور أ الاستغناء بالقرآن وحده ، من دون السنّة المطهّرة ؟

# أُحلِّلُ وأَثاقِشُ عَلَيْهِ

# الإعجازُ الغيبيّ في السُّنّةِ النّبويّةِ الشّريفةِ:

- يُحذِّرُ النَّبِي ﷺ مَن يُبلُّغُ حديثاً عن رسولِ اللهِ ﷺ ، ثمّ يعرضُ عنهُ مستكبراً ، ويُنكرُ و ويُنكرُ و ويُنكرُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ
  - فهل وقع ما حذَّر منه ﷺ ؟
  - وعلامَ يدلُّ حدوثُ ما أخبرَ بهِ عليهِ الصلاةُ والسلامُ قبلَ مئاتِ السنينَ ؟!
- لكن النبي على دحض ادّعاءَهُم الباطل بقولِهِ على : (وإن ما حرّم رَسُولُ اللهِ على كما حررَم الله).

# أستخلص وأوظّف

- وجوبُ العملِ بالسُّنَّةِ الشَّريفةِ كوجوبِ العملِ بالقُرآنِ الكريمِ .
  - طاعةُ رسُول الله عَلَيْ باتباع سُنتَهِ والتَّمستك بأحكامها .
    - السُّنَّةُ الشَّريفةُ توضِّحُ الأحكامَ وتقوِّمُ السُّلوكَ .

<sup>(</sup>١) سورة الحشر/٧

<sup>(</sup>٢) سورة النساء /٨٠

# الأنشطة التعلمية والتقويمية

- ١- علِّلْ ما يأتِي:
- أُوْجَبَ اللهُ تَعالى العملَ بالسُّنَّةِ النَّبويّةِ الشَّريفةِ .
  - ٢ بمَ تستدلُّ على ما يأتى:
  - \* استنكار رسول الله علي الإعراض عن سُنتَّه.
    - تكبُّر أولئك المُعْرضين عن سُنَّتِهِ عَلَيْ .
    - ٣- استنتج درسين استفدتهما من الحديث الشَّريف .
- ٤ أكتب تقريراً عن مكانة السُّنَّة الشَّريفة من القُر آن الكريم.
  - ٥- هات خمسةً من أحكام الصلاة ثبتت بالسنَّة الشريفة .
- ٢- قالَ اللهُ تعالى: ﴿ وَهُو ٱلَّذِى آنَشَا جَنَّتِ مَعْهُ وشَتِ وَغَيْرَ مَعْهُ وشَتِ وَٱلنَّخْلَ وَٱلزَّرَعَ مُغْلِفًا أُكُلُهُ وَالنَّرِيَةِ وَهُو ٱلَّذِى آنَشَا جَنَّتِ مَعْهُ وشَتِ وَغَيْرَ مَعْهُ وشَتِ وَاَلنَّعْهُ وَالنَّرَعُ مُغْلِفًا أُكُلُهُ وَالنَّرَعُ مَعْهُ وَالنَّرَعُ مَعْهُ وَالنَّرَعُ اللَّهُ الْمُسْرِفِينَ مَثَلَام اللهِ عَلَيْهِ مَعْهُ وَاللَّهُ اللهُ اللهُلمُ اللهُ ا
- بالعودةِ إلى أحدِ التفاسيرِ بيِّنْ ضرورةَ الأخذِ بالسنَّةِ الشريفةِ لتطبيق حكمِ الزكاةِ في الزروعِ والثمار .

<sup>(</sup>١) سورة المائدة .

# تحريمُ الظُّلم

#### أقرأ وأجيب:

- ألمْ يَنْهَ الإسلامُ عن كلِّ المفاسدِ والشرور ؟
  - ما موقفُكَ من الظُّلم ؟
  - ماذا تعرف عن الشّع ؟
- ما الميزانُ الذي أقامَ اللهُ تَعالى عليهِ الحسابَ يومَ القيامةِ ؟

## أَقرأ وأحفظ :

عن جابر بن عَبْدِ الله رضي الله عنهما أنَّ رسَولَ الله عنهما أنَّ رسَولَ الله عنهما أنَّ رسَولَ الله عنهما أنَ سَوْمَ القِيامَةِ ، واتَّقُوا الشَّحَّ فَإِنَّ الظَّلْمَ فَإِنَّ الظَّلْمَ فَأَمُاتٌ يَوْمَ القِيامَةِ ، واتَّقُوا الشَّحَّ فَإِنَّ الظَّلْمَ فَائِكُمْ ، حَملَهُمْ على أَنْ سَفَكُوا دِماءَهُمْ فَإِنَّ الشَّحَ أَهْلَكَ مَنْ كَانَ قَبْلَكُمْ ، حَملَهُمْ على أَنْ سَفَكُوا دِماءَهُمْ واسْتَحَلُّوا مَحارِمَهُمْ ".

# أقرأ وأفهم

- إِتَّقُوا : إحذَرُوا واجتنبُوا .
- الظُّلمُ: مجاوزةُ الحدِّ أو التَّصرّفُ في حقِّ النَّاسِ بغيرِ حقِّ .
  - الشُّحُ : البخلُ الشَّديدُ مع الحرص .
  - استحلُّوا محارمَهُم : جعلُوها حلالاً .

<sup>(</sup>١) في الجامع الصّحيح (٧٨٠).

## أُفكِّرُ وأَشْرِحُ

- أَيَقْبِلُ أَحدٌ من الناسَ أن يُظْلَمَ ؟
- أليسَ الظلمُ وبالاً على الفردِ والمجتمع ؟
- إذا كانَ الظلمُ بهذا القبح في الدنيا ، فما جزاء مُرتكبهِ في الآخرة ؟
- أيليقُ بالمؤمن أن يضن بما رزقَهُ اللهُ تعالى عمَّن أمرَ اللهُ سبحانَهُ بإعطائهم ؟
  - أيصحُ منهُ أن يتقاعسَ عمّا أوجبهُ اللهُ تعالى عليهِ ؟
    - إلامَ أوصلَ الشحُّ من سبقَ منَ الأمم ؟

# عُ أُحلِّلُ وأناقِشُ عَ الْحَلِّلُ وأناقِشُ

- \* ما المجتمعُ الذي يطمحُ أن يعيشَ فيهِ الإنسانُ ؟
- ألمْ يَدْعُ الإسلامُ إلى العدلِ والرَّحمةِ والكرمِ ، ويحذِّرْ من الظُّلمِ والشُّحِّ ؟ وذلكَ كي يكونَ المجتمعُ صالحاً فاضلاً ، معافى من كلِّ ألوان الظلم . ومنهُ :

### = ظلمُ النَّفس :

- إنَّ أَعظمَ ظلمٍ للنَّفسِ الكفرُ باللهِ تَعالى أو الإشراك به ، قال تَعالى : ﴿ . إِنَ ٱلثِّرْكَ لَظُأُمُّ عَظِيمٌ ﴾ (١) .
- وقد أُمرَ اللهُ تَعالى الإنسانَ أَنْ يُراعي حقَّ نفسِهِ ، ولا يظلمَها باتّباعِ الشَّهواتِ والمنكراتِ وإهمال الطّاعاتِ والواجباتِ ، أو يضرَّ بجسدِهِ .
  - ألا يستحق \_ إن فعل ذلك \_ جزاءً من الله تعالى في الدُّنيا وفي الآخرة ؟
  - و هلْ يظلِمُهم سبحانَهُ إن عاقبَهُم ؟ ﴿ .. وَمَا ظَلَمَهُمُ ٱللَّهُ وَلَكِن كَانُواْ أَنفُسَهُمْ يَظلِمُونَ ﴾ (٢) .

#### ظلمُ الآخرينَ :

حراً مَ الله تعالى ظلم الآخرين والاعتداء عليهم بأي شكل كان ، كأخذ أمو الهم أو سفك دمائهم أو النّيل من أعراضيهم .

<sup>(</sup>١) سورة لقمان /١٣

<sup>(</sup>٢) سورة النحل/٣٣

- ♦ فهلْ يختلفُ الحكمُ إذا كانَ الظلمُ شهادةَ زورٍ ، أو حيفاً في المعاملةِ بينَ الأبناءِ ، أو اعتداءً
   على الممتلكاتِ العامَّةِ ، أو على مخلوقاتِ الله تعالى ضرباً أو إيذاءً ؟
  - ◄ كلُّ هذا من أشكال الظُّلم المحرَّم، وصور علا الظُّلم كثيرة لا مجال لحصرها.
- كما حرَّمَ اللهُ تَعالى الشَّحَ ، لأنَّهُ بابٌ من أبوابِ الظُّمِ ، فهو يؤدّي بالإنسانِ إلى ظلمِ نفسِهِ ، فيحرمُها ممّا أَحلَّ اللهُ تعالى من طعامٍ وشرابٍ ، ويجعلُها حبيسةَ البخلِ والحرصِ ، كما يدفعُ الشَّحُ صاحبَهُ إلى ارتكاب الجرائم ، وانتهاك الحُرُماتِ .

## فائدةً

• انتصر َ اللهُ تَعالى للمظلومِ من الظَّالمِ وأَكرمَهُ بأنْ جعلَ دعاءَهُ عليهِ مستجاباً لا يُردُ ، عن ابن عباس رضي الله عنهما أن النبي عَيْلُ بعث معاذاً إلى اليمن فقال:
" واتَّق دَعْوَةَ الْمَظْلُوم فَإِنَّهُ لَيْسَ بَيْنَهُ وَبَيْنَ اللَّهِ حِجَابٌ " (۱).

وكذلكَ نصر اللهُ تعالى الثّورة السوريّة المباركة، لأنّها مظلومةٌ وثابتةٌ على الحقّ، وسيكتبُ نصرهُ إ

#### أبني موقفاً:

أُحدِّدُ موقفي من الظُّلم والشُّحِّ ، وأُعاملُ النَّاسَ بالعدل والكرم .

#### \_\_\_\_\_\_ أستخلصُ وأُوظِّفُ

- حرَّمَ اللهُ الظُّلمَ بالقول والفعل كما حرَّمَ مساعدةَ الظَّالمينَ .
- إنَّ الظَّلمَ من كبائر الذنوب التي تجعلُ فاعلَها في كُرُباتٍ شديدةٍ وعقاب أليم يوم القيامة .
- إنَّ الشَّحَ والحِرص على الدُّنيا يدفعانِ النَّاس إلى المعاصِي والآثامِ ، ويوقعانهم في الفواحش والمنكراتِ .
- الظُّلمُ والشُّحُ من الأخلاقِ الذّميمةِ التي تقطعُ وشائجَ المودّةِ بينَ الأفرادِ ، وتـزرعُ بيـنَهُم
   الحقدَ والبغضاءَ .
  - العدلُ يَبني الشخصيّة القويّة والمُجتمع المَتين .

<sup>(</sup>١) \_ رواه البخاري.

# الأنشطةُ التّعلّميّةُ والتّقويميّةُ

١ - بيِّنْ مفهومَ كلٍّ من:

( الظُّلم ، الشُّحّ )

٢- استنتج العلاقة بين الظُّلم والشُّحِّ.

٣- للظُّلم نوعان أساسيّان ، وضيِّح كلاً مِنْهما بمثال .

٤ - ماذا تفعل فيما لو:

إِنَّهَمْتَ زَمِيلاً لِكَ بِسرقةِ شيءٍ منْكَ ، وبعدَ فترةٍ تبيَّنَ لِكَ أَنَّهُ بريءٌ وأنَّكَ ظلمْتَهُ ؟

٥- منَ العاداتِ السلبيّةِ المنتشرةِ في بعض أطرافِ مجتمعِنا حرمانُ الإناثِ من الميراثِ .

ناقشْ هذهِ المشكلةَ مبيّناً:

رأيكَ في هذهِ العادةِ .

■ مقترحاتك لحلِّها .

٦- نظِّمْ جدو لا تُبيِّنُ فيهِ آثار كلِّ من الظُّلم والشُّحِّ في الفردِ والمجتمع .

٧- إقرأ الآياتِ العشرَ الأولى من سورةِ المائدةِ واستخْرِجِ الآياتِ التي تأمرُ بالعدلِ واكتُبُها في دفتركَ .

٨- اكتب مقالاً تُبيّن فيه واقع الظُّلم الذي وقع على أبناء سوريا جراء المَجازر التي قام بها النظام الفاجر وأعوانه.

## عاقبة الانتحار

#### أقرأ وأجيب

- هل النّفسُ ملكٌ لصاحبها ؟
- هلْ يجوز للإنسان أنْ يُنهي حياته ، أو يتسبّب بانْتِهائها ؟
  - ما الآثار السلّبية للانتحار في الأمّة ؟

# أَقرأ وأحفظ :

عن أبي هُريرة را عن النبيِّ الله قال :

" مَنْ تَرَدَّى مِنْ جَبَلٍ فَقَتَلَ نَفْسَهُ فَهُوَ فِي نارِ جَهَنَّمَ يَتَرَدَّى فِيهِ خالِداً مُخَلَّداً فِيها أَبَداً ، وَمَنْ تَحَسَّى سُمًّا فَقَتَلَ نَفْسَهُ فَسُمُّهُ فِي يَدِهِ يَتَحَسَّاهُ فِـي نـارِ جَهَنَّمَ خالِداً مُخَلَّداً فِيها أَبَداً ، ومَنْ قَتَلَ نَفْسَهُ بِحَدِيدَةٍ فَحَدِيدَتُهُ فِي يَدِهِ يَجَأُ

بِها فِي بَطْنِهِ فِي نارِ جَهَنَّمَ خالِداً مُخَلَّداً فِيها أَبَداً ".

أخرجه البخاريّ (١)

# أُفكِّرُ وأَشْرحُ

- ألا يستحقُّ من ظلمَ أو أجرم أن يُجازى على ما فعل ؟
- ألا يستدعي عِظَمُ الجُرم تغليظَ العقوبةِ ؟
- إذاً لا عجب أن تكون عاقبة المنتحر نار جهنام ، يُعذّب فيها عذاباً دائماً ، يكرر فيعل ما أنهى به حياته !
  - تَرَدِّياً من جبل .
  - أو سُمّاً يتجرَّعهُ .
  - أو حديدةً يطعنُ بها نفسَهُ .

# أقرأ وأفهم

- **تردَّى**: أَسقطَ نفسَهُ .
- تحسنًى: شربَ وتجرتً عَ .
  - 💶 يجأ: يطعنُ .

# خَمِ أُحلِّلُ وأناقِشُ

- ما أسباب الانتحار ؟
- ولِمَ حرَّمَهُ الإسلامُ ؟
- وما سئبُلُ الوقايةِ منهُ ؟

<sup>(</sup>١) في الجامع الصحيح (٩٤٤٥).

#### من أسباب الانتحار :

- ضعف الإيمان والبعد عن الله عز وجل .
  - اليأسُ والإحباطُ بسبب إخفاقٍ أو فشل.
- المشكلاتُ الاجتماعيّةُ مثل التفكّكِ الأُسريّ و الطَّلاق.
  - الاضطراباتُ النفسيّةُ والحوادثُ المؤلمةُ .
    - الإدمانُ على الكحول أو المخدّراتِ.
      - البطالةُ والاستسلامُ للفقر .

### الحكمةُ من تحريم الانتحار:

- أليسَ الانتحارُ اعتداءً على حقٌّ من حقوق اللهِ تعالى ؟
- أَلَمْ يرتكبِ المنتحرُ كبيرةً من كبائرِ الذنوبِ ويُخالفْ صريحَ القرآنِ الكريمِ ؟ ﴿ وَلاَ نَقْتُلُوٓا الْمُ يرتكبِ المنتحرُ كبيرةً من كبائرِ الذنوبِ ويُخالفْ صريحَ القرآنِ الكريمِ ؟ ﴿ وَلاَ نَقْتُلُوٓا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ كَانَ بِكُمْ رَحِيمًا ﴾ (١) .

فائدةً

مما يُعَدُّ انتِحاراً:

■ قتلُ الإنسان نفسكهُ .

كالخمر والمخدّرات.

■تعاطى ما يسبب الموت

■تناولُ ما حذَّرَ منهُ الطبيبُ

ممّا يجعلُ المرضَ مميتاً .

- هل فهمَ المقدم على الانتحار الحكمة من المصاعب أو المصائب ؟
- أم هل ْ رضي المقدم على الانتحار بقضاء الله تعالى وقدر ه ، أم يئس من مغفرة الله تعالى ، وقنط من رحمته ؟ ﴿ . . إِنَّهُ لِا يَأْيُ مُن مِن رَوْج اللهِ إِلَّا ٱلْقَوْمُ ٱلْكَنفِرُونَ ﴾ (٢) .

لقد حُرِّمَ الانتحارُ لما فيه من مفاسدَ عظيمةٍ ، أقلُّها أن يستوجب لفاعلِهِ العذابَ الأليمَ يومَ القيامةِ . ولأنَّ المؤمنَ يَعي هذهِ الحِكَمَ ، ويحكِّمُ القُرآنَ الكريمَ في كلِّ تصرُّفاتِهِ ، نجدُ أَنَّ نسبةَ الانتحارِ في العالم الإسلاميّ هي الأقلُّ بينَ دول العالم كافَّةً .

#### وسائل الوقاية من الانتحار :

لابدَّ للوقايةِ من الانتحارِ من علاج أسبابِهِ ، ومن سُبُلِ ذلكَ :

- تقويةُ الإيمان ، وتوثيقُ الصلةِ بالله عزَّ وجلَّ .
  - غرس الأمل في نفوس اليائسين المُحبَطين .
- توجيه الأفراد إلى التحلِّي بالصَّبر والرِّضا ، والقناعة بما قسمَه الله عز وجلَّ له .
- قيامُ الوسائل الإعلاميّةِ والتعليميّةِ بواجبها في توجيهِ الأجيال ، وتتشنّتِهم تتشنّة سليمة .
  - التّحذير من عاقبة الانتحار .
  - الاستعانة بالمرشد في المدرسة لتجاوز العقبات والصعوبات.

<sup>(</sup>١) سورة النساء /٢٩

<sup>(</sup>۲) سورة يوسف /۸۷

# أستخلص وأوظّف

- الإيمانُ بالله تَعالى واتِّزانُ الشخصيّةِ حِصنٌ يقي منَ الانتحار .
  - الانتحار من كبائر الذنوب ، وجريمة تفتك بالمجتمع .
    - الصَّبرُ على الشَّدائدِ طريقُ النجاح والجنَّةِ .

# الأنشطة التعلمية والتقويمية

- ١- هل تقتصر صور الانتحار على ما ورد في الحديث الشَّريف ؟ اذكر صوراً أُخرى .
  - ٢- حدِّد حُكمَ الانتحار وعاقبَتُهُ.
    - ٣- علِّلْ ما يأتى:
  - → تحريم الانتحار .
  - ◄ الانتحار من كبائر الذنوب .
  - ٤- وضِّحْ أثر َ الإيمان في حماية الإنسان من الاستسلام لأسباب الانتحار .
  - ٥- إختر ْ أَبْرِزَ ثلاثةِ سُبُل للوقايةِ من الانتحار برأيك ، مبيِّناً موقِعَها من نفسك .
- ٦ وقع زميلُكَ في مشكلة إجتماعيَّة خاصَّة ، فأصيب بالإحباط والياس ، وأسرَّ إليكَ بأنَّه يُفكِّرُ جديًا في الانتحار! ماذا تفعل ؟
  - ٧- بالعودة إلى الشابكة أو أي مصدر آخر قُمْ بإعداد بحث ، توازن فيه بين حالات الانتحار في إحدى الدول الأوروبية ، وإحدى الدول العربية أو الإسلامية ، تبيّن فيه :
    - ♦ الأسباب.
    - النِّسنب والمُعَدَّلات .
    - مَوقفَ المجتمع وتصر ُفَهُ تُجاهَ ذَلكَ .



#### الدّينُ

## أَتَامَّلُ وأُوازن:

الدّينُ : منهجٌ ربّاني يُرشدُ الخَلْقَ إلى الحقِّ في الاعتقادِ ، وإلى الخيرِ والقيم الفاضلة. التّديّنُ : التزامُ منهجِ اللهِ تَعالى ، والخضوعُ الأمرهِ ونهيهِ ، والتّوجّهُ إليه دون تعصب أو انغلاق.

### أَثْرُ الدِّينِ الحقِّ في الفردِ والمجتمع:

إِنَّ الدِّينَ ضرورة للفردِ ليطمئنَّ ويسعد ، وضرورة للمجتمع ليستقرَّ ويتماسك لأنَّه :

- يربطُ الإنسانَ بالله تَعالى فيشعرُ بمر اقبتِهِ ويستقيمُ في حياتِهِ وسُلوكهِ .
  - يصونُ الإنسانَ ، ويُكسبهُ الفضائلَ والصّفاتِ الحميدة .
- يدعو الإنسانَ إلى العملِ الجادِّ والمثمرِ ، ليجعلَ منه فرداً اجتماعياً ، قادراً على الإسهام في
   بناء المجتمع ومسيرتِهِ التنمويّةِ .
  - يعزر التماسك في الروابط الاجتماعية والعلاقات الإنسانية .
    - يستثمر الطّاقات البشرية الكامنة .

#### التديُّنُ فطرةً:

وكي تُؤدّي الفِطرةُ مهمّتها على الوجهِ الصحيح لا بُدَّ لها مِن أُسُس ، أبرزُها :

- تَقَبُّلُ ما جاءَ مِن عِندِ الله تعالى .
- قلبٌ سليمٌ مِن نوازع العَصَبيّةِ والهَوى.
- عقْلٌ سليمٌ يؤيِّدُ الفِطرةَ باقتِناع وتصديق ، ويُدركُ مبادئَ الدِّين و أحكامَهُ .

<sup>(</sup>١) سورة الروم .

## = حاجةُ الإنسان إلى الدين الحقِّ:

لا يَفصِلُ الإسلامُ بينَ الدِّينِ والعِلمِ والحَياةِ ، لأنَّهُ دِينُ الفِطرةِ ، وكما أنَّ عندَ الإنسانِ نزعةً فِطريّةً إلى تَعلَّمِ العِلمِ واستِخدامِ ثَمراتِهِ في عمارةِ الأرْض .

وإذا ما أراد الإنسانُ بناء الحضارةِ ، فلا بُدَّ لَهُ مِن فَهم صَحيح للكونِ والحَياةِ ، ومَوقِع الإنسانِ فيها ، ولقد أوضح الإسلامُ هذا الفهم الصحيح للحياةِ بما يصلُحُ أن يكونَ أساساً متيناً لبناءِ الحضارةِ !

فالإسلامُ يقِي الإنسانَ مِن أَن يُخطئَ السبيلَ ، أو يخوضَ التجارِبَ ويقعَ في الأخطاءِ ويهدرَ الطاقاتِ ، قالَ تعالى : ﴿ وَأَنَّ هَلَا صِرَطِى مُسْتَقِيمًا فَأَتَبِعُوهُ ۗ وَلَا تَنَبِعُواْ ٱلسُّبُلَ فَنَفَرَّقَ بِكُمْ عَن سَبيلِهِ ۚ ذَالِكُمْ وَصَّلَكُم بهِ عَلَا صَلَي اللهُ اللهُل

والمسلمُ الذي التَّزَمَ أحكامَ الدّين :

- طهّر عقلة من الخرافات والأوهام.
  - وطهَّرَ قلبَهُ من الأهواءِ والآثام .
- واستقامَ سلوكُهُ خُلُقاً ومُعاملةً معَ الناسِ جميعاً .

\_ هذا المسلمُ \_ يَسعى معَ أخيهِ الإنسان في كلِّ ما يُسعِدُ البشريّةَ في الدنيا والآخرةِ .

## تأمّل الشخصية التي يوضّع القرآن الكريم بعض ملامحها في الآيات الآتية :

- قالَ تعالى : ﴿ قُلْ مَنْ حَرَّمَ زِينَةَ ٱللَّهِ ٱلَّتِيَ أَخْرَجَ لِعِبَادِهِ وَٱلطَّيِّبَتِ مِنَ ٱلرِّزْقِ قُلُ هِيَ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱللَّذِيَا خَالِصَةً يَوْمَ ٱلْقِيْمَةِ كَذَلِكَ نُفُصِّلُ ٱلْآيكتِ لِقَوْمِ يَعْلَمُونَ (٣٠).
  - قالَ تعالى : ﴿ ... وَكُلُواْ وَاشْرَبُواْ وَلَا تُسْرِفُواْ أَإِنَّهُ, لَا يُحِبُ ٱلْمُسْرِفِينَ (٣) .
    - قالَ تعالى : ﴿ وَقُل رَّبِّ زِدْنِي عِلْمًا ﴿ اللهِ ﴿ اللهِ اللهِلْمُوالِي اللهِ اللهِ المَا اللهِ اللهِ اللهِ المَا المَا المَا ا
- قالَ تعالى : ﴿ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَتَطْمَينُ قُلُوبُهُم بِذِكْرِ ٱللَّهِ أَلَا بِذِكْرِ ٱللَّهِ تَطْمَينُ ٱلْقُلُوبُ ۞ (٥٠).

<sup>(</sup>١) سورة الأنعام .

<sup>(</sup>٢) سورة الأعراف.

<sup>(</sup>٣) سورة الأعراف .

<sup>(</sup>٤) سورة طه .

<sup>(</sup>٥) سورة الرعد .

• قالَ تعالى : ﴿ كُتِبَ عَلَيْكُمُ ٱلْقِتَالُ وَهُو كُرُهُ لَكُمْ ۖ وَعَسَىٰ آن تَكْرَهُواْ شَيْعًا وَهُو خَيْرٌ لَكُمْ ۗ وَعَسَىٰ آن تَكْرَهُواْ شَيْعًا وَهُو خَيْرٌ لَكُمْ ۗ وَأَنتُهُ لِلاَ تَعْلَمُونَ اللهُ اللهُ اللهُ يَعْلَمُ وَأَنتُهُ لَا تَعْلَمُونَ اللهُ اللهُ

لتتبيّن بعدَ تأمُّلِها كيفَ عُنيَ القرآنُ الكريمُ بشخصيّةِ الإنسان المسلمِ ، لتنمـوَ متوازنــةً : جســداً وعقلاً وروحاً .

وعندما تأصلت مبادئ القرآنِ الكريمِ في الناسِ ، انطلقَ المسلمونَ عامّـة وعلمـاؤهم خاصّة ، ينشرونَ الإسلام ويوضّحون مبادئه للناس كلّهم.

### دَعْوَةُ الرُّسئل واحدةً :

جاءَتْ رِسالَةُ النبيِّ مُحمَدٍ عَلَيْ بِمِثْلُ ما جاءَ بهِ الأنبياءُ من قبلُ ، فقد صدقت رسالة عيسى ابن مريم العَيْلِ ، الذي بَعْتَهُ اللهُ تعالى إلى بني إسرائيلَ بدَعْوَةِ النَّوْحيد و الهدايَةِ إلى الخيْرِ وآتاهُ اللهُ تَعالى الإنْجيْلَ فيْهِ هُدى للنَّاسِ ، وقَدْ كانت ولادتُهُ العَيْلُ مُعْجزةً ورسالَتُهُ واضِحةً قالَ تَعالى : ﴿ مَا ٱلْمَسِيحُ ٱبنُ مَرْيَمَ إِلَّا رَسُولُ قَدْ خَلَتْ مِن قَبَ لِهِ ٱلرُّسُلُ وَأُمِّهُ، صِدِيقَةً ... ﴾ (٢) وقال سبحانه : ﴿ وَإِذْ قَالَ عِسَى آبْنُ مَرْيَمَ يَبَنِي إِسْرَءِيلَ إِنِي رَسُولُ ٱللّهِ إِيَكُم مُصَدِقًا لِمَا بَيْنَ يَدَى مِن ٱلنَّورَادِةِ . ﴾ (٣) .

كُما صَدَقَت ْ رِسَالَةُ مُحمّدٍ ﷺ رِسَالَةَ مُوسَى الْكَلِيُّ ، الذي بُعِثَ أيضاً إلى بَنِي إَسْرَائيلَ بِدَعُوةِ التَّوْحِيْدِ ، وأنزلَ الله تعالى عليه التَّوْراة نُوراً وهُدًى للنّاسِ ، ونَجّاهُ الله وقومه مِن ظُلْمِ فِرْعَوْنَ وجُنودِهِ ، قالَ تعالى : ﴿ وَلَقَدُ أَرْسَلْنَا مُوسَى بِاَيَاتِنَا أَنْ أَخْرِجُ قَوْمَكَ مِنَ الظُّلُمَتِ إِلَى النَّورِ وَذَكِرَهُم بِأَيْهِم اللهَ إِلَى فَ ذَلِكَ لَايَاتٍ لِـ كُلِّ صَبَّادٍ شَكُورٍ اللهَ اللهَ اللهَ إِلَى اللهَ اللهُ اللهَ اللهُ الل

وببعثة محمّد على ونزول القرآن الكريم اكتملت رسالة الله عَلَى الخلق ، وأكدت دعوة الأنبياء - عليهم الصلاة والسلام - إلى الدين الحقّ .

<sup>(</sup>١) سورة البقرة .

<sup>(</sup>۲) سورة المائدة (۵۷) .

<sup>(</sup>٣) سورة الصف (٦) .

<sup>(</sup>٤) سورة إبراهيم (٥) .

### أتعلَّمُ وأقتدي

#### فخرُ الدّين الرّازي

هو محمّدُ بنُ عمرَ بن الحسنِ الرّازي المعروفُ بفخرِ الدّينِ الرّازي ولِدَ في مدينةِ الرّيّ عام 320 هـ / ١٥٠ م وهو من علماءِ الإسلام العظماءِ ذوي الإنتاج العلمي الضّخم، تعلّم العلوم التينيّة واللّغويّة إلى العلوم العلوم الشّرعيّة واللّغويّة إلى العلوم العقليّة ، ثمّ العلوم الكونيّة في الطّبِّ والفيزياء والرياضياتِ والفلكِ ؛ كان شديدَ الدّقة في العبارة في علم الطّبِّ ، عارفاً بالأدب ، يتقنُ العربيّة والفارسيّة . أبحاثه ، حادً الذّكاء ، قوي النظر في علم الطّب ، عارفاً بالأدب ، يتقنُ العربيّة والفارسيّة . امتدّت حياتُه أربعة وستين عاماً ، وترك عدداً من المؤلّفاتِ والرّسائلِ في حقولِ المعرفة المختلفة ، مثل الفقه والتّفسير والفلكِ ، والطّب والكيمياء والفيزياء ، والتّاريخ واللّغة والبيان ، وغير ها من العلوم والاختصاصاتِ ممّا يُؤكّدُ سَعَةَ دائرةِ معلوماتِه وموسوعيّة ثقافته .

### الأنشطة التعلمية والتقويمية

١- عرّف كلاً من المفاهيم الآتية: ( الدّين - التديّن - الفطرة )

٢- علِّلْ ما يأتي:

- الدّينُ الحقُّ يُلبِّي حاجةَ الفطرةِ .
- الدِّينُ الحقّ ضرورة للفرد ليطمئن ويسعد .
- ٣- سعى الإسلامُ إلى بناء الشّخصيةِ المتوازنةِ عقلاً وروحاً وجسداً . اذكر ثلاثة أدلّةٍ من القُرآنِ الكريم تدلُّ على اهتمام الإسلام بالعقل والرّوح والجسدِ .
  - ٤- كيفَ يكونُ الدِّينُ ضرورةً لهدايةِ الفردِ والمجتمع ؟
    - ٥-اذكر أَثرينِ من آثارِ الدِّينِ في المجتمع .
  - قال تعالى: ﴿ شَرَعَ لَكُمْ مِّنَ ٱلدِّينِ مَا وَصَىٰ بِهِ عَنُوحًا وَٱلَّذِي ٓ أَوْحَيْنَاۤ إِلَيْكَ وَمَا وَصَّيْنَا بِهِ ۗ إِبْرَهِمَ وَمُوسَىٰ وَعِيسَىۤ ۖ أَنَ الْمِينَ وَلَا نَنَفَرَ قُولُ فِيهِ ... ﴾ و المطلوب:
    - أ- ماذا تستنتج من النص القرآني؟
    - ب-اكتب عدداً من الأسباب التي تعزز الوحدة بين الناس.
- ٧- وضِّح ما قد يؤولُ إليهِ مجتمعٌ يقومُ على أساسِ المادّةِ فقط ، مُبيِّناً أثرَ الدينِ في صيانةِ الأمم من أسباب الضياع .

<sup>(</sup>۱) سورة الشورى (۱۳).

# أهمية العقيدة وأثرها في الفرد والمجتمع

#### أتأمّل وأستنتج:

- ما الذي جعل يوسف عليه السلام ، يستعيذُ بالله تعالى من امرأة سيّده حين راودَتْهُ عن نفسه ويسابقُها إلى الباب ليهرئب منها ؟ مع أنّه كان شابًا يتقد جمالاً وحيويّة .
- وما الذي جعلَ بالالا وخبّاباً وغيرَهم من مُستَضعَفي المؤمنين ، يَصبِرونَ على أذى
   المشركين ، ويتَحمّلون ما أنزلوه بهم من ضرر "؟
- وما الذي يجعلُكَ تعملُ بما يرضي الله تعالى ؟ وتبذُلُ المال في سبيله ، مع حُبِّكَ للمال ورغبتك فيه ؟

لاشك أنَّ وراء كلِّ ذلك عقيدةً ، استقرَّت ورسخت في العُقول والقلوب ، فما المراد بالعقيدة ؟

مفهومُ العقيدةِ: العقيدةُ هي مجموعةُ الأفكارِ والحقائقِ ، التي يؤمنُ بها المؤمنُ في منه المؤمنُ في سلوكه .

#### أهمية العقيدة:

تتجلى أهمية العقيدة في دعوتها إلى توحيد الله تعالى و الشعور بألوهيته و قدرته و رحمته و علمه بما في النفوس، بذلك تهدأ نفس المؤمن و تستقيم حياته و تنسجم تصرفاته وفق هذه العقيدة.

- أمّا الكافر أو صاحب العقيدة غير الصحيحة أو الباطلة فهو يتَخبَّطُ في الأوهام ، فينحرف تفكيره ، ويشذ في سلوكه ، وتسوء أعماله وأخلاقه .
- وقد جاءت العقيدةُ الإسلاميّةُ تُعرِّفُ المُؤمنَ إلى خالقِهِ ، وتُبيّنُ وظيفتَهُ في الحياةِ ، فتحقِّقُ لهُ السّعادةَ والطّمأنينةَ ، بما امتازَتْ به منْ خصائصَ . فهي :

واضحة : ليسَ فيها غموض أو تعقيد ، علميّة : قامت على أساسِ العلم ، قالَ تعالى :

﴿ وَلَا نَقُفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمُ . . ﴾ (١) ، ودعَتْ أول ما دعَت إلى العلم ، قال تعالى : ﴿ وَلَا نَقُفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمُ . . ﴾ (١) ، ودعَتْ أول ما دعَت إلى العلم ، قال تعالى : ﴿ أَقُرُ أَ بِاللَّهِ رَبِّكَ ٱلَّذِي خَلَقَ (١) ) ، فهي تُرشدُ إلى تسخير الخبرات والمُكتشفات لخدمَة المُؤمنَ

﴿ اقرا بِاسْدِ ربِكِ الذِي خلق ﴿ ﴾ ` ، فهي ترسِد إلى تسخير الحبرات والمحتسفات تحدمه المؤمن وترقى به إلى أعلى درجات الكمال.

<sup>(</sup>١) سورة الإسراء (٣٦).

<sup>(</sup>٢) سورة العلق.

#### 🚭 منهج الإسلام في بناء العقيدة:

إنَّ القرآنَ الكريمَ والسُّنَّةَ النبويَةَ ، يُرشدانِ الناسَ إلى العقيدةِ الإسلاميّةِ ، وَفَقَ مَنهَجِ واضحِ يقومُ على التفكر والتأمُّل ؛ فعلى الإنسانِ أن يُعملَ عقلَهُ متأمّلاً في عالم السماء والأرض ليرى دقّة النظام في مواقع الأفلاك وحركتها ، والرياح ونُزول المطر وخروج النبات . . . ، ويتأمّلَ في نفسه وما أودعَ اللهُ تعالى فيه ، ليُثمر هذا التفكر يقيناً جازماً بوجود الخالق جل جلاله .

#### أثر العقيدة في حياة المسلم والمجتمع الإسلامي:

- تزودُ المُسلمَ بالمعرفة التامةِ عن نفسهِ وعن الكون والحياة.
- تُشعرُ المُسلمَ بعظيم المسؤولية المُلقاة على عاتقه في عمارة الكون.
  - تَحررُ المُسلمَ من العبودية لغير الله تعالى ، فيعيش عزيزاً كريماً.
    - تدفعُ المُسلمَ إلى احترام التشريع و القانونِ.
      - تَبعثُ في نفس المُسلمَ الأملُ والتفاؤلُ.
- تدفعُ المُسلمَ إلى التضحية بالمال والنفس دفاعاً عن دينِهِ وأمَّتِهِ ومُقدَّساتِهِ.

<sup>(</sup>١) سورة الشورى .

<sup>(</sup>٢) سورة الأنبياء .

<sup>(</sup>٣) أخرجه الإمام البخاري (٢٩٥٤).

<sup>(</sup>٤) سورة الحجر .

### الأنشطة التعلمية والتقويمية

١- ما مفهومُ العقيدةِ ؟

٢- قال تعالى : ﴿ وَمَا مِن دَآبَةِ فِي ٱلْأَرْضِ إِلَّا عَلَى ٱللَّهِ رِزْقُهَا وَيَعْلَمُ مُسْنَقَرَهَا وَمُسْتَوْدَعَهَ أَكُلُّ فِي كِتَبِ مُبِينٍ ﴾ (١)
 ارجع إلى أحد التفاسير ولخص ما يدلُّ من الآيةِ على عَظَمَةِ الله تَعالى في خلق الكون .

٣- اِختَرْ من آثارِ العقيدةِ أُمرَينِ وجدتَ أَثْرَهما في نفسكَ ، ووضِّحْهما .

٤- حدّد أثر العقيدة الإسلاميّة في القضاء على اليأس والتّشاؤم.

٥- اذكر مواقف من حياتك ، وقفتها إنطلاقاً من أهمية العقيدة الإسلامية واعتزازك بها ،
 تتعلَّق بالمجالات الآتية :

- علاقتِكَ مع زملائك في المدرسة .
  - دراستك .
  - تعاملِكَ مع أقربائكَ .

٦- ما علاقةُ العقيدةِ باحترام الشَّريعةِ الإسلاميّة؟

٧- هل للعقيدة دورٌ في دفع أبناء الأمّة إلى الصّمودِ والمقاومةِ في وجهِ قوى الشّر الوحشيّة؟ علّلْ ذلك.

<sup>(</sup>١) سورة هود (٦).

### القُرآنُ الكريمُ

### أقرأ وأتأمّل :

القُرآنُ الكريمُ : كلامُ اللهِ تعالى ، المنزلُ على قلب سيّدِنا مُحمّدٍ عَلَيْ بوساطَةِ جبريلَ السَّلَيْلَا ، باللَّفظِ العربيّ المُعْجزُ ، المكتوبُ في المصاحِفِ ، المنقولُ بالتَّواتُرِ ، المُتَعَبَّدُ بتِلاوتِهِ .

#### = خصائص القرآن الكريم:

#### • إلهيُّ المصدر:

يختصُّ القرآنُ الكريمُ بكلامِ الله تعالى ، المُوحَى بهِ إلى رسولِ الله ﷺ بوساطةِ الملَكِ جبريلَ عليهِ السلامُ ، الموجودُ بينَ دفَّتَي المُصحفِ ، فيخرجُ منْهُ الحديثُ القُدسِيُّ و النبويُّ ، وكلُّ ما أُنزلَ على الأنبياءِ السابقينَ ، قالَ تعالى : ﴿ وَإِنَّهُ لَنَزِيلُ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴿ اللهِ الرُّوحُ ٱلْأَمِينَ ﴿ اللهِ عَلَى الْمُنبِياءِ السابقينَ ، قالَ تعالى : ﴿ وَإِنَّهُ لَنَزِيلُ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴿ اللهِ الرُّوحُ ٱلْأَمِينَ اللهِ الرُّوحُ الْأَمِينَ اللهُ عَلَى اللهُ الله

#### • ذو لفظٍ عربيٍّ مُعجز:

القُر آنُ الكريمُ هو المعجزةُ الكبرى التي أَيَّدَ اللهُ تَعالى بها رسُولَهُ محمَّداً عَلَيْ تصديقاً لنبوتِهِ ، وتحدّى التَّقالَينِ ( الإنس والجنّ ) أَنْ يأتُوا بشيءٍ من مثلِهِ على مرِّ العصورِ والأزمانِ ، قال تَعالى: ﴿ قُل لَيْنِ ٱجْتَمَعَتِ ٱلْإِنسُ وَٱلْجِنُّ عَلَىٓ أَن يَأْتُواْ بِمِثْلِ هَذَا ٱلْقُرْءَانِ لَا يَأْتُونُ بِمِثْلِهِ وَلَوْ كَاكَ بَعْضُهُمْ لَعَضَ فَه يرًا ( ).

وقد أنزلَهُ اللهُ تعالى بلفظٍ عربيٍّ، قال سبحانه: ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَهُ قُرْءَانًا عَرَبِيًّا لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُوكَ ١٠٠٠.

#### أثري معلوماتي:

- تفسير القر آن الكريم لا يُعد قر آنا ، وكذا ترجمة معانيه .
- لا تصح الصلاة بالتفسير أو الترجمة ، ولا يتعبد بتلاوتهما.
- لا يصلحان للاستدلال على الأحكام الشّر عيّةِ ، أو الاستنباطِ منهما .

<sup>(</sup>١) سورة الشعراء.

<sup>(</sup>٢) سورة الإسراء .

<sup>(</sup>٣) سورة يوسف.

### • مَنْقُولٌ بِالتَّواتُر:

حفظة الصحابة رضوان الله تعالى عليهم من في النبي عليه من في النبي الشي المسلمون يتناقلونه جيلاً بعد جيل ، حفظاً في الصدور ، وكتابة في السطور ، حتى وصل الينا يقيناً كما أنزلَه الله تعالى .

#### • متعبد بتلاوته:

جعلَ اللهُ تَعالى قراءةَ القُرآنِ الكريمِ عبادةً يُثابُ فاعلُها بكلِّ حرفٍ عشر َ حسناتٍ ، فيُتْلَى كما أنزلَه اللهُ تعالى بلفظهِ العربيِّ ، في الصلاةِ وسائر الأوقاتِ والأحوال .

### أزول القرآن الكريم:

- منَ الآياتِ ما نزلَ منْ دونِ حصولِ سببٍ ، وإنّما كانَ ينزلُ ابتداءً لبيانِ أصولِ الاعتقادِ ، وتوضيح شريعة اللهِ تعالى للناسِ ، كالآياتِ الدالّةِ على قدرةِ اللهِ تعالى أو التي تَذكُرُ الجنّـة والنارَ أو الأممَ السابقة .
- ما نزلَ جواباً لسؤالٍ ، أو إثرَ وقوعِ حادثةٍ لا بُدَّ من بيانِ حُكمِ اللهِ تعالى فيها ، فتَنزلُ الآياتُ بالجواب ، وتبيّنُ حكمَ الله تعالى في هذهِ الحالاتِ وما يشابهُها .

### نُزولُ القرآن مُنجَّماً (مُفرَّقاً):

نزلَ القرآنُ الكريمُ على رسولِ اللهِ عَلَى مفرقاً ، على مدى سنواتِ البعثةِ الشريفةِ في ثلاثٍ وعشرينَ سنةً ، وذلكَ لحِكم كثيرةٍ منها :

- تثبيتُ فؤادِ النبيِّ ﷺ ، وإمدادُهُ بالصَّبرِ والقوَّةِ ، لما كانَ ينالُهُ من تَكذيبِ الناسِ وأذاهُم ، قالَ تعالى : ﴿ . . . كَذَلِكَ لِنُثَيِّتَ بِدِ فُؤَادَكُ وَرَتَّلْنَهُ تَرْتِيلًا ﴿ "" ﴾ (١).
- التدرُّجُ في أحكامِ الدِّينِ: لم تنزلِ الأحكامُ دفعةً واحدةً ، ولكنْ شاءَ اللهُ تعالى أن يُنزَّلَها بشكلِ متدرَّجٍ ، فنقلَ بها الناسَ من ظُلماتِ الكُفرِ والشركِ إلى أن صاروا خير َ أمةٍ أُخرِجَ ت للناسِ ، قالتِ السيّدةُ عائشةُ أمُّ المؤمنينَ رضيَ اللهُ عنها: (إنّما نزلَ أوّلَ ما نزلَ منهُ سُورةٌ من المُفَصل ، فيها ذِكرُ الجنّةِ والنارِ ، حتّى إذا ثابَ الناسُ إلى الإسلامِ نزلَ الحلالُ والحرامُ ولو نزلَ أوّل شيءٍ لا تشربوا الخمر لقالوا: لا ندَعُ الخمر أبداً ، ولو نزلَ لا تَرْنوا لقالوا: لا ندَعُ الزّني أبداً )(٢).
  - تسهيلُ حِفظِ القرآنِ الكريم، وفَهم مَعانيهِ وتَدبُّر أحكامِهِ.

<sup>(</sup>١) سورة الفرقان .

<sup>(</sup>٢) أخرجه الإمام البخاري (٢٠٧).

### = حُجَّيّةُ القُرآنِ الكَريم:

القُرآنُ الكريمُ هو المصدرُ الأُوّل للتشريع الإسلاميّ ، وكلُّ المصادرِ الأخرى من سنّةٍ وإجماعٍ وقياس ... تُستمدُّ منه وتترسَّمُ خُطاهُ .

قَالَ تَعالَى: ﴿ وَأَنِ ٱحْكُمُ بَيْنَهُم بِمَا أَنزَلَ ٱللَّهُ وَلَا تَتَّبِعُ أَهْوَآ عَمْمُ ... (١)

### = ترتيبُ آياتِ القرآن الكريم وسنُورهِ:

إِنَّ ترتيبَ آياتِ القرآنِ الكريمِ وسُورِهِ أمرٌ تَوقيفِيٌّ ( من عندِ الله تعالى وبأمرهِ ) فقدْ كان جبريلُ عليهِ السلامُ يُبيّنُ للنبيِّ عَيْلُ مَوضعَ الآيةِ من السورةِ ، فيقرؤها عَلَيْ ويأمرُ كُتّابَ الوحْي بوضعها ، كما بيّنَ جبريلُ عليهِ السلامُ بأمرٍ من الله تعالى ، قالَ ابنُ عبّاسٍ رضيَ الله عنْهُما : لمّا نزلَ قولُ الله تعالى : ﴿ وَاتَّقُوا يَوْمَا تُرْجَعُونَ فِيهِ إِلَى اللّهِ ثُمّ تُوفَّ لَكُلُ نَفْسٍ مَا كَسَبَتَ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ ﴿ اللهِ قالَ جبريلُ للنبيِّ عَيْلٌ : (ضعْها على رأسِ ثمانينَ ومئِتَنيْ آيةٍ منْ سُورةِ البقرةِ ) .

### = اهتمام الصحابة بحفظ القرآن الكريم وتدوينه:

قَالَ رَسُولُ الله ﷺ : ( الْمَاهِرُ بِالْقُرْآنِ مَعَ السَّقَرَةِ الْكِرَامِ الْبَرَرَةِ . . ) (٢) .

لقد أحبّ الصحابة \_ رَضوانُ اللهِ تعالى عليهِم \_ كتاب اللهِ تعالى ، وطابَت نفوسُهم بالاستماع إلى رَسُولِ الله على وهو يتلُوهُ عليهِم ، وعلِموا ما للقرآنِ من فضل ، وما أعدّهُ اللهُ تعالى من عظيم الثواب للماهر في تلاوتِهِ ، فتسابقوا إلى حفظه ، وبادروا إلى تدوين كل آيةٍ منْه ، فكتبوه على ما تيسَّر لهم مِن الجلد أو العَظم أو جَريدِ النخْل أو قطع الحجارة ، ونال القُرّاءُ منهم شرفا بحفظهم كتاب الله تعالى ، كما نال هذا الشرف كُتّابُ الوَحْي ، وصدق فيهم قولُه على وبعد أن تعالى يرفعُ بهذا الكتاب أقواماً ويَضعَعُ بهِ آخرين )(٣) ، وفي عهد أبي بكر الصديق فيه وبعد أن كثُر القتلُ بالقُرّاء ( حُفّاظِ القرآنِ ) يوم اليَمامة ، وخشي أن يَذهب شيءٌ من القرآن الكريمُ وجُمِعَ في مُصدّف واحدٍ .

ولمّا كانتْ خلافةُ عثمانَ بنِ عفّانَ عَلَيْهُ واتّسعتْ رقعةُ العالَمِ الإسلاميّ ، ودخلَ الأعاجمُ في الإسلام فكثُرَ اللّحنُ في قراءةِ القُرآنِ الكريمِ ، عهدَ عثمانُ عَلَيْهُ بنسخِ القُرآنِ الكريمِ إلى لجنةِ من الصّحابةِ عَلَي رأسهم زيدُ بنُ ثابتٍ عَلَيْهُ ، فنسخوا عدَّةَ نسخٍ ، معتمدينَ على النسخةِ الأصليّةِ التي جُمعت في عهدِ أبي بكرِ عَلَيْهُ ، وكانَ النسخُ بلهجةِ قريشٍ ورسمِها في الإملاء

<sup>(</sup>١) سورة المائدة (٤٩).

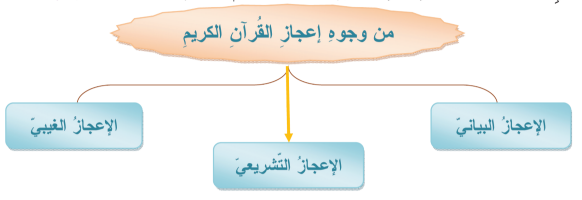
<sup>(</sup>٢) أخرجه الإمام مسلم (١٨٩٨).

<sup>(</sup>٣) أخرجه الإمام مسلم (١٩٣٤).

والخطِّ ، وسُمِّيَ ( الرَّسمَ العثمانيّ ) ، ثمَّ وزَّعها عثمانُ صَيِّ على الأمصارِ ، وأبقى نسخةً عنده في المدينة المنورة .

### إعجاز القرآن الكريم:

بَلَغَ القُر آنُ الكريمُ الغايَةَ القُصوى في بَلاغَتِهِ ومَعانِيهِ ، ونَظْمِهِ وأحكامِهِ وحقائِقِهِ ، ممّا يُعْجِزُ الإنسَ والجِنَّ عن الإتيانِ بمثلِهِ ، أو بمثلِ سورةٍ منه ؛ قالَ الله رَجَالًا : ﴿ وَإِن كُنتُمْ فِي بَعْجِزُ الإنسَ والجِنَّ عن الإتيانِ بمثلِهِ ، أو بمثلِ سورةٍ منه ؛ قالَ الله رَجَالًا : ﴿ وَإِن كُنتُمْ فِي رَبِّ مِمَّا نَزَلْنَا عَلَى عَبْدِنَا فَأَتُوا بِسُورَةٍ مِن مِثْلِهِ ، وَادْعُوا شُهَدَآءَكُم مِن دُونِ ٱللّهِ إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ ﴾ (١).



## الإعجازُ البياني ]

أَذهلت بلاغة القُرآنِ الكريمِ العرب وهم سادة الفصاحة والبلاغة \_ إذ إنه استخدم الحروف والألفاظ التي يستخدمها العرب ، بأسلوب ومعان يعجز عنها البشر ؛ فكلام الله تعالى غاية في الدِّقة والإحكام ، يعبر عن المراد تعبيراً دقيقاً ، ولا نجد فيه حرفاً زائداً بلا معنى . وقد ظهر الإعجاز البياني في المعاني والتراكيب وحتى في الحروف ، مثال ذلك قوله تعالى : ﴿ ٱلَّذِى خَلَقَنِي فَهُو يَهْدِينِ ﴿ ﴾ وَٱلَذِى هُو يُطْعِمُني وَيَسْقِينِ ﴿ ﴾ وَإِذَا مَرِضَتُ فَهُو يَشْفِينِ ﴾ وألَذِى هُو يُطْعِمُني وَيسْقِينِ ﴿ ﴾ وإذا مَرِضَتُ فَهُو يَشْفِينِ ﴾ وألَذِى

نرى في هذهِ الآياتِ أَنَّ القُر آنَ الكريمَ أتى بالضَّميرِ (هو) فذكرَهُ مرَّةً وحذفَهُ مرَّةً ، دقَّةً في التَّعبيرِ ، وإيراداً للكلمةِ في مكانِها المناسبِ ، فحذْفُ الضَّميرِ (هو) قبلَ الأفعالِ : (خلَقني ، يُميتني ، يُحيينِ ) مناسب لأفعالِ لا يستطيعُ أَن يُنازِعَ اللهَ تَعالى فيها أحدٌ ، ولا أَنْ يدّعيَها لنفسهِ

<sup>(</sup>١) سورة البقرة (٢٣).

<sup>(</sup>٢) سورة الشعراء.

أمّا ذِكْرُ اللهِ تَعالى الضّمير ( هو ) قبل الأفعال ( يهدين ، يُطعِمُني ويسقين ، يشفين ) فهو مناسب لأفعال قد يدّعيْها مئات الألوف من النّاس ، ممّن يزعمون أنَّهم يهدون العباد ، أو يرزقون العباد بالطّعام والشّراب ، أو يشفون النَّاس ، ومن هنا كان لا بدَّ من تأكيد أنَّ الهدى والرِّزق والشّفاء من الله وحدة بذِكر الضّمير ( هو ) .

## الإعجازُ التّشريعي ﴿

امتازَ القُرآنُ الكريمُ بتشريعٍ عظيمٍ دقيقٍ ، مُعجِزٍ في أَحكامِهِ وتشريعاتِهِ ، ومن وجوهِ إعجازُ و أَنَّهُ تشريعٌ :

- يعمُّ النَّاسَ جميعاً ، على تفاوتِ قدر اتبهم ومو اهبهم ، وعلى اختلاف ِ أَجناسِهم و ألو انبهم .
  - يجمعُ بينَ مطالب الرُّوح والفكرو الجسدِ ، ويؤلُّفُ بينَ مطالب الدُّنيا والآخرةِ .
  - يتَّصفُ بالدَّيمومةِ والحياةِ ، إذ يعودُ مصدرُهُ إلى أكثر منْ أربعةَ عشرَ قرناً .
    - يصلحُ لكلَ زمان ومكان .

# الإعجازُ الغيبيّ

إنَّ القُرآنَ الكريمَ هو كلامُ اللهِ تَعالى علام الغيوب، لذا فقد اشتملَ على أخبارٍ كثيرةٍ من الغيب الذي لا علم للنبيّ محمَّدٍ عَلَيْ به ، ولا سبيلَ لأحدٍ أَنْ يعلمه ، فهو مُعجِز في إخبارِهِ عن الغيب ، ومن صُورِ الغيب التي أُخبر عنها:

- ١ غيبُ الماضى .
- اخترق القُرآن الكريم حاجز الزّمن الماضي ، وأخبر عمّا حدَث للأمم السّابقة ، وروى قصص الرّسل السَّابقين ، كقصّة نوح وقصّة موسى عليهما السَّلام ، قال تَعالى : ﴿ تِلْكَ مِنْ أَنْبَاءِ ٱلْغَيْبِ نُوحِيمَ آ إِلَيْكُ مَا كُنت تَعَلَمُهَا أَنت وَلا قَوْمُك مِن قَبُل هَنذاً . . ﴾ (١).
  - ٢ غيبُ الحاضر .
  - وصلَ القُرآنُ الكريمُ إلى أعماق النَّفسِ البشريَّةِ ، وهي من أَدقِّ أَسرارِ الدَّنيا.

<sup>(</sup>۱) سورة هود /٩٤

- كما أخبر عمّا تُكِنُه الصدور : من ذلك أن الله تعالى لمّا تحدَّى المنافقين ، كشف الأسرار التي أخفوها في أنفسهم إمعاناً في التّحدّي ، وأعلنها للنبيّ عَلَيْ ، فلم تستطع ألسنة المنافقين أن تُكذّب ما قالَه القرآن الكريم ، بل كشف القرآن أكثر من ذلك ، فبين سيجانه أنّهم سيقولون كذا وسيفعلون كذا ، ومع ذلك لم يستطع المنافقون أنْ يمتنعوا من أنْ يقولوا ما أعلن الله سبحانه أنّهم سيقولونه ، لأنّ إخبار القرآن عن الغيب لا يحتمل الخطأ ، قال تعالى :

﴿ . وَسَيَحْلِفُونَ بِأُللَّهِ لَوِ ٱسْتَطَعْنَا لَخَرَجْنَامَعَكُمْ يُهْلِكُونَ أَنفُسَهُمْ وَٱللَّهُ يَعْلَمُ إِنَّهُمْ لَكَذِبُونَ ﴿ اللَّهُ مِن اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّالَّ اللَّالَةُ اللَّالَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللّل

٣- غيبُ المستقبل.

- اخترقَ القُرآنُ الكريمُ حجابَ المستقبلِ ، لكي يوقنَ كلُّ إنسانٍ أَنَّ هذا الكتابَ المُعجِزَ هـو كتابُ اللهِ الحقّ ، وقد أَنبأ القُرآنُ الكريمُ بما سيحدثُ بعد أَعوامٍ قليلةٍ ، وبما سيحدثُ بعد آلاف السِّنين .

من ذلك قولُهُ تَعالى: ﴿ سَيُهُزَمُ الْجَمْعُ وَيُولُونَ الدُّبُرُ ﴿ اللهِ فَقَدُ نِزِلْتُ هَذَهِ الآية في مكّة والمسلمون يومئذٍ قلّة وأذلَّة ، وجَزَمَ القُرآنُ بأنَّ الإسلامَ سينتصر ، وأَنَّ هؤلاءِ الجموع \_ السنين تجمّعوا لمحاربة المسلمين في مكَّة \_ سيبُهزمون ويولُّون الأدبار ، وهذا ما حدث ، فقد تحقَّق وعد الله تعالى للمسلمين وانتصروا .

#### مقاصد القرآن الكريم:

تتوَّعَت مقاصدُ آياتِ القرآنِ الكريمِ وسُورِهِ ، لتشمَلَ كلَّ مجالاتِ الحياةِ البشريّةِ ، ولتحقَّقَ الغاياتِ التي أُنزلَت من أجلِها ، ومن أبرُز هذه المقاصدِ:

<sup>(</sup>١) سورة التوبة .

<sup>(</sup>٢) سورة القمر .

<sup>(</sup>٣) سورة يونس (٣) .

\* الأخلاق : جعلَ القرآنُ الكريمُ الفضائلَ الإنسانيّة دِعامة بناءِ المجتمعِ الإنسانيّ ، محمّ الله الفردَ المسؤوليّة عن عملِ عقلِه وقلبِه وجوارحِه ، قال تعالى : ﴿ وَلَا نَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمُ إِنّ السّمْعَ وَالْبَصَرَ وَالْفُؤَادَكُلُ أُولَيّيكَ كَانَ عَنْهُ مَسْعُولًا ﴿ ﴾ (٢)، داعياً كلَّ إنسانِ إلى تزكيةِ نفسه والسير بها في طريق البرِّ والإحسانِ والتزامِ مكارمِ الأخلاق ، يقولُ عز وجلَّ : ﴿ إِنَّ اللّهَ يَأْمُرُ بِالْعَدُلِ وَالْإِحْسَنِ وَإِيتَآيِ ذِي الْقُرُونَ وَيَنْهَى عَنِ الْفَحْشَآءِ وَالْمُنصَرِ وَالْبَغِيُّ يَعِظُكُمُ لَعَلَصُمُ مَا وَلَا سَبحانه : ﴿ وَلَا شَتَوِى الْخَسَنَةُ وَلَا السّيِّعَةُ الدَّفَعُ بِاللّهِ هِيَ الْحَسَنُ فَإِذَا اللّهِ وَبَيْنَهُ وَبَيْنَهُ وَلِي السّيِعَةُ الدَّفَعُ بِاللّهِ هِيَ الْحَسَنُ فَإِذَا اللّهُ وَبَيْنَهُ وَلَا السّيّعَةُ الْوَقْعُ بِاللّهِ هِيَ الْحَسَنُ وَلِيَا السّيّعَةُ الْوَقْعُ بِاللّهِ هِيَ الْحَسَنُ فَإِذَا وَلَا سَبحانه : ﴿ وَلَا شَتَوِى الْخَسَنَةُ وَلَا السّيّعَةُ الدَفْعُ بِاللّهِ هِيَ الْحَسَنُ فَإِذَا وَلَا سَبحانِهُ وَلِي اللّهُ اللّهُ وَلِيسَانًا وَاللّهُ وَبِينَهُ وَبَيْنَهُ وَلِكُ كَعِيمُ اللّهُ اللّهُ وَلِي اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ واللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلِلْ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلِي اللّهُ اللّهُ وَلِي اللّهُ وَلِي اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا الللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَيْ اللّهُ وَلِي اللللّهُ الللّهُ الْعَلَقُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلِي الللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللللهُ اللللللللهِ الللللّهُ الللللهُ الللللهُ الللللهُ الللللهُ الللللهُ اللللهُ اللللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ

كما عُنِيَ القرآنُ الكريمُ بالوالدَينِ منبهاً إلى ضرورةِ احترامِ المرأة وإعطائها جميعَ الحقوق الإنسانية والمدنية، اهتمّ بالأبناء، والقرابةِ والجيرانِ، واليتامى والمساكينِ، وكُلِّ أبناءِ المجتمعِ، موجهًا إلى رعايةِ حقوقِهم، وحلَّ مشكلاتِهم، في إطار من قِيَم الإسلام ومبادئِهِ وأخلاقِهِ السّاميةِ.

#### أثرُ القرآن الكريم في الحضارةِ الإنسانيةِ:

أسس القرآن الكريم \_ بمقاصده وأحكامه \_ لحضارة إنسانية فاضلة ، ما يـزال مـدُها الحضاري شاهداً عليها إلى أيّامنا هذه ، ولا تُتكر إسهامات العرب والمسلمين - الذين تربّوا في مدرسة القرآن - في جميع مجالات الحياة العلميّة (كالطبّ والعلوم واللّغة والعمارة ...) ، وغيرها من المجالات ...) ، وغيرها من المجالات ...

<sup>(</sup>١) سورة الكهف.

<sup>(</sup>١) سورة الإسراء .

<sup>(</sup>٢) سورة النحل.

<sup>(</sup>٣) سورة فصلت .

#### = فضل القرآن الكريم:

القُرآنُ الكريمُ آخِرُ الكتبِ السَّماويةِ وأَفضلُها ، أَنزلهُ اللهُ تعالى على خاتمِ الأنبياءِ والمرسلينَ عليهم الصلاةُ والسلامُ .

٢- القُرآنُ الكريمُ شفاءٌ لقلوبِ المؤمنينَ ، من الشّك والشّرك والنّفاق ، وغذاءٌ لعقولِهم بالعلم والحكمة والإيمان .

٣- القُر آنُ الكريمُ يأتي شفيعاً لأصحابِهِ يومَ القيامةِ ، لأنَّ الله تَعالى جعلَ تلاوتَهُ و العملَ بهِ من أجلً العباداتِ ، وأعظم القُربُاتِ إليه سبحانه .

#### أتبيّن

### أثرُ القرآن الكريم في العَرب واللّغةِ العربيّةِ

لقد شرّف الله تعالى العرب ، إذ بعث خاتم رسلِه على منهم ، وأنزل آخر كتبه بلغتهم ، فأعلى شأنهم ، ورفع مكانتهم بين أمم الأرض ، قال سبحانه : ﴿ وَإِنَّهُ لَذِكْرٌ لّكَ وَلِقَوْمِكَ . ﴾ (أي شرفٌ لك ولقومِك ) ، وصان القرآن الكريم اللّغة العربيّة من الاندثار بعد أن جمع العرب على لسان قُريش ، وأثبت أجمل ما نطق به العرب من الفاظ ، ونأى بفصاحتِه وبلاغتِه ، عن غريب كلامِهم وقبيْحِه .

وانتشرتِ اللّغةُ العربيّةُ في نواحي الأرضِ ، حيثُما انتشر َ الإسلامُ ، وامتدَّ سلطانُها بفضلِ القرآنِ الكريمِ ، لتصبحَ لغةَ العلمِ والتجارةِ في بعضِ العُصورِ ، ولتبقى لغةً حيّةً على مَرِّ الزمان ، خالدةً بخُلودِ كتاب الله تعالى .

### فائدة : منعَ العلماءُ كتابةَ المصحفِ الشّريفِ بغير الرّسم العثماني :

- موافقة للخط الذي كتب به بين يدي رسول الله ﷺ .
- خوفاً من أن يثير أعداء الإسلام شبهة حول كتاب الله تعالى إذا تغيرت قواعد الخطِّ .

<sup>(</sup>١) سورة الزخرف (٤٤).

### تشكيلُ القُرآن الكريم وتنقيطُهُ

- \* كُتِبَ القُر آنُ الكريمُ بلا تنقيطٍ ولا تشكيل كما كانَ حالُ اللَّغةِ العربيةِ آنذاك .
- \* وفي خلافةِ الإمامِ علي ﴿ أَمرَ أَبا الأسودِ الدّوَليّ رحمه اللهُ تعالى فوضعَ الحركاتِ بشكلِ نقاطٍ، ثمّ طوَّرَ ها الخليلُ بنُ أحمدِ الفراهيديّ رحمه اللهُ تعالى فوضعَ الحركاتِ الإعرابيّةَ المعروفة.
- \* ثمَّ قامَ نصرُ بنُ عاصمٍ رحمه اللهُ تعالى تاميذُ أبي الأسودِ الدُّوَليّ رحمه اللهُ تعالى بتنقيطِ القُر آنِ الكريم، وبذلكَ حفظَ المسلمونَ القُر آنَ الكريمَ من الخطأ أو اللّحن.

### الأنشطة التعلمية والتقويمية

١- لم يتمكن البشر من الإتيان ولو بآية من مثل القرآن الكريم ، علل ذلك .

٢ - علَّل حجّية القُرآنِ الكريمِ، واذكرْ دليلاً على ذلك.

٣- ما المقصودُ بإعجاز القُرآن الكريم ؟

٤ - اخترق القُر آنُ الكريمُ حجابَ المستقبل في قوله تعالى ﴿غُلِبَ ِ ٱلرُّومُ ١٠٠٠ ، وضَّحْ ذلك .

٥- عدد ثلاثة وجوه من و جوه الإعجاز التشريعي في القُرآن الكريم.

٦- علُّ : تُعدُّ الهدايةُ المقصد الأعلى من مقاصد القُر آن الكريم .

٧- ما المسؤوليّاتُ الملقاةُ على عاتق العربِ ، بعد أَنْ شرّفهم اللهُ تعالى فأنزلَ القُرآنَ الكريمَ بلُغتِهم ؟

٨- بعد أنْ درست مقاصد القُرآنِ الكريمِ ، ما القرارات التي يمكن أن تتّخذها ، لتحقق بعض تلك المقاصد ، فتسهم في تقديم النفع الأمتيك ومجتمعك ، في الجوانب الآتية :

الأخلاق.

اثر اء:

الدفاع عن الوطن وتحرير الأراضي المغتصبة.

<sup>(</sup>١) سورة الروم.

### السُّنَّةُ النَّبويّةُ الشَّريفةُ

### أَبحتُ وأُفكّرُ

تتبواً السُنة النبوية مكانة متقدِّمة بين مصادر التَّشريع الإسلامي فهي المصدر التَّشريعي التَّاني بعد القُرآنِ الكريم، والقُرآن الكريم هو الدِّعامة الأولى للسُنة النبوية إذ إنَّها تُستَمدُ منه، وتعتمدُ عليهِ، وتعودُ إليهِ، وإنَّ تفصيلَ مُجْمَلِ القُرآنِ الكريم، وتبيانَ أَحكامِهِ يتطلَّبانِ الإلمامَ بالسُّنة النبوية الشَّريفة.

### تعریفُ السُّنَّةِ:

السُنْنَةُ شرعاً: هي كلُّ ما صدر عن رَسُولِ اللهِ ﷺ من غيرِ القُرآنِ الكريم من قولٍ أو فعلٍ أو تقريرِ (على وجهِ التشريع).

### أنواعُ السُّنَّةِ :

يُستنتجُ من التَّعريفِ السَّابقِ أَنَّ للسُّنَّةِ النّبويّةِ ثلاثةَ أَنواع هي:

- \* السُنْفُ القوليّةُ: هي الأحاديثُ التي قالَها رَسُولُ الله عَيْشٌ في مختلف الأغراض والمناسبات. مثال: قالَ رَسُولُ الله عَيْشٌ: " لا تَحقِرَنَ من المَعرُوفِ شَيئاً ولو أَنْ تَلْقَى أَخاكَ بوجه طَلْقِ "(').
- السُّنَّةُ الفعليّةُ: هي الأعمالُ التي قامَ بها رَسُولُ اللهِ ﷺ على وجهِ البيانِ لما وردَ في القُرآن الكريم والتَّبليغ عن الله تباركَ وتَعالى للأمَّةِ الإسلاميَّةِ.

مثالُ ذلك : كيفيَّةُ أَدائهِ عِينا الصَّلاةِ .

\* السُّنَّةُ التّقريريّةُ: ما أقرَّهُ عليهِ الصَّلاةُ والسَّلامُ ممّا صدر عن بعضِ الصَّحابةِ من أقوالٍ وأفعال فسكت عنه ولم يُنكِرْهُ، أو وافق عليهِ واستحسنَهُ.

مثالُ ذلك : ما رواه أبو سعيد الخُدري وليه : أنَّه خرج رجلان في سفر فحضرت الصَّلاة وليس معهما ماء ، فتيمَّما صعيداً طيِّباً فصليًا ، ثمّ وجدا الماء في الوقيت ، فأعاد أحدهما الصَّلاة والوضوء ، ولم يُعد الآخر ، ثمَّ أتيا رسول الله والوضوء ، ولم يُعد : " أصبت السُّنَة وأجز أَتَكَ صلاتُكَ "، وقالَ للَّذِي توضَاً وأعاد : " لك الأجر مرَّتين "(١) .

<sup>(</sup>١) أخرجه الإمام مسلم (٢٨٦٦).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود (٢٨٩).

### مكانةُ السُّنَّةِ النّبويّةِ الشّريفةِ:

- السُّنَّةُ النَّبويّةُ هي المصدرُ الثَّاني في الشرع الإسلامي بعدَ القُرآنِ الكريمِ من حيثُ الثبوتُ واستنباط الأحكام .

- السُّنَّةُ وحيٌ من اللهِ سُبحانَهُ وتَعالى كالقُرآنِ الكريمِ ، إلا أَنَّ القُرآنَ الكريمَ وحيٌّ من اللهِ تَعالى لفظاً ومعنَّى ، أَمَّا السُّنَّةُ النَّبويَّةُ فهي وحيٌّ من اللهِ تَعالى معنَّى واللَّفظُ منَ النبيِّ عَلَيْ .

#### حُجِّيةُ السُّنَّةِ النَّبويةِ الشَّريفةِ :

- أنبت القُر آنُ الكريمُ وجوبَ العملِ بالسُنَةِ النَّبويّةِ ، قالَ تعالى : ﴿ مَّن يُطِعِ ٱلرَّسُولَ فَقَدُ أَطَاعَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ, فَإِنَ لَهُ وَرَسُولُهُ فَإِنَ لَهُ وَرَسُولُهُ فَإِنَ لَهُ وَرَسُولُهُ فَإِنَ لَهُ وَرَسُولُهُ فَإِنَ لَهُ وَمَن يَعْضِ اللهُ وَرَسُولُهُ فَإِنَ لَهُ وَلَا اللهُ عَلَي وَجُوبَ العملِ بالسُّنَةِ ، وأَجمعَ المسلمونَ من عهدِ رَسُولِ اللهِ على اليومِ على وجوبِ العملِ بكتابِ اللهِ تَعالى وسُنتَة وَسُولُ اللهِ عَلَي اليومِ على وجوبِ العملِ بكتابِ اللهِ تَعالى وسُنتَة وَسُولُ اللهِ عَلَي اللهِ عَلَى وجوبِ العملِ بكتابِ اللهِ تَعالى وسُنتَة وَسُولُ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى وجوبِ العملِ بكتابِ اللهِ تَعَالَى وسُنتَة وَسُولُ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى وجوبِ العملِ بكتابِ اللهِ تَعَالَى وسُنتَة وَسُولُ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ الل

### وظيفةُ السُّنَّةِ النَّبويّةِ الشّريفةِ:

١ - تقرير الأحكام التي جاءت في القرآن الكريم وتأكيدها كالأحاديث التي تأمر بالصلاة والزكاة والركوباة والصوم والصوم والحج وبر الوالدين التي تنهى عن الشرك بالله تعالى ، وعقوق الوالدين والزني ...

٢ - شرحُ الأحكامِ الذي جاءَتُ في الفُر آنِ الكريمِ وبيانُها ، كالأحاديثِ الذي بينَت كيفيةَ الصَّلةِ ، ومبطلاتِ الصَّومِ ، وشروطَ البيعِ . قالَ تَعالى : ﴿ . . وَأَنزَلْنَا إِلَيْكَ ٱلذِّكُرَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ إِلَيْهِمْ وَلَعْلَهُمْ يَنفَكُرُونَ ﴾ (٣) .

٣- تشريع حكم لم ينص عليه القُرآن الكريم .

### العواملُ التي ساعدَتِ الصَّحابةَ على حفظِ السُّنَّةِ النَّبويّةِ:

تلقّى الصّحابةُ فَيْ دعوةَ النّبي عَلَيْ بشغفٍ وشوقٍ ، فحفظُوا سُنتَهُ وعملُوا بأحكامها ، ومصّا ساعدَهم على حفظها :

• شدَّةُ حبِّ الصَّحابةِ ﴿ لَهُ لَمُعَلِّمِهِم ومربِّيهِم الرَّسُولِ الكريمِ ﴾ وإيمانُهم القوي الذي جعلَهُم يتجاوبونَ مع السُّنَةِ النَّبويّةِ الشَّريفةِ .

<sup>(</sup>۱) سورة النساء / ۸۰

<sup>(</sup>٢) سورة الجن /٢٣

<sup>(</sup>٣) سورة النحل / ٤٤

- جاءَتُ السُّنَةُ الشَّريفةُ شاملةً لجميعِ أُمورِ حياتِهِم ، في عقيدتِهِم وعبادتِهِم وبيوعِهِم وبيوعِهِم وبيوعهِم وبيوميَّةِ .
- كانَ الصَّحابةُ عَلَيْ يحفظُونَ ما يسمعونَهُ من رَسُولِ اللهِ عَلَيْ ويتذاكرُونَهُ باستمرارٍ ،
   ويُسار عُونَ الاتّباعِهِ وتطبيقِهِ .

### تدوين السُنّة النّبويّة :

نهى الرَّسُولُ عَلَى الصّحابة الكِرامَ عن تدوينِ السّبنّةِ النّبويّةِ في بدءِ الإسلامِ حتّى لا تختلط بالقُر آنِ الكريمِ ، إذ كانوا عَلَى منشغلينَ معظمَ وقتِهم بتدوينِ القُر آنِ الكريمِ وحفظهِ ، ولكن بعد أَنْ تمكّنَ الصّحابة على من فهمِ القُر آنِ الكريمِ وتمييزِ أسلوبِهِ ، أَذِنَ الرَّسُولُ عَلَى البعضيهم بتدوينِ السُّنّةِ النّبوبّة .

## المرحلةُ الأولى

- \* تدوينُها في عهدِ النبيِّ عَلَيْ والخلفاءِ الرَّاشدينَ حتَّى عهدِ عمرَ بنِ عبدِ العزيزِ (٩٩ ه): بعدَ أَنْ أَذِنَ الرَّسُولُ عَلَيْ بتدوينِ السُّنَةِ النَّبويّةِ بدأ الصحابةُ يكتبونَ ، وكانَ ممّا دُوِّنَ :
- الصَّحيفةُ الصَّادقةُ التي كتبَها عبدُ الله بن عمرو بن العاص رضي الله عنهما وقد قال أبو هُريرة وَ الله الله عنهما وقد قال أبو هُريرة وَ الله عنه منّى ، إلا ما كانَ من عبدِ الله بن عمرو فإنَّهُ كانَ بكتبُ ولا أكتبُ )(١) .
- الصَّحيفةُ التي أَمرَ الرَّسُولُ ﷺ بكتابتِها حينَ هاجرَ إلى المدينةِ ودُوِّنَ فيها حقوقُ المهاجرينَ والأنصار واليهودِ وواجباتُهم .
- رسائلُ الرَّسُولِ ﷺ إلى عُمَّالِهِ في البلادِ البعيدةِ ، وكتُبُهُ إلى الملوكِ والأمراءِ ، مثلُ كتابِهِ إلى المُقورِّقِس ، وكتابهِ إلى النَّبيّةِ النَّبويّةِ . المُقَورِّقِس ، وكتابهِ إلى النَّبيّةِ النَّبويّةِ .
- أَمَّا في عصر الصَّحابةِ فقد دوَّنَ كثيرٌ منهُم أحاديثَ رَسُولِ اللهِ عَلَيْ ، ولكنَّها لم تكنْ مجموعةً في كتاب واحدٍ .

## المرحلةُ الثَّانيةُ

- \* تدوينُ السُّنَّةِ في عهدِ الخليفةِ عمرَ بن عبدِ العزيز رهيه :
- حرص الخليفة عمر بن عبد العزيز على حفظ السُّنّة النّبويّة من الضّياع أو التّحريف، فاستشار العلماء في تدوينها فأقرُّوه على ذلك ، فبعث إلى والآبه في الأمصار يأمرهم بتدوين

<sup>(</sup>١) أخرجه الإمام البخاري (١١٢).

السُّنَةِ ، وكانَ ممَّنْ أَمرَهُم بذلكَ أَبو بكرٍ بنُ حزمٍ ، وابنُ شهابٍ الزُّهريِّ ، وكانَ تدوينُ عمرَ ابن عبدِ العزيز أوّلَ تدوين رسمي للحديثِ الشَّريفِ .

- ثمَّ اتَّسعتْ حركةُ التَّدوينُ ، وتعدَّدَ الكتَّابُ والمصنفونَ ، وقد اشتُهِرَ من الكتَّابِ مالكُ بن أنسسٍ والأوزاعيّ .
  - ثمَّ دُوِّنتُ السُّنَّةُ في كتب عديدةٍ منها المسانيدُ والصِّحاحُ والسُّننُ .
- وقد استمرَّتِ العنايةُ بالسُّنَّةِ النَّبويةِ عندَ العلماءِ شرحاً ودراسةً ، واتَّسعتِ الجهودُ في شرحِ كتب الصِّحاح وغيرها .

### = أُسبابُ ظهور الضَّوابطِ العلميَّةِ للسُّنَّةِ النَّبويّةِ:

تمسنك الصَّحابة والتَّابعون بالسُّنَة النَّبويّة لمعرفتهم بمنزلتها ، واحتاطُوا في رواية الحديث الشَّريف عن النَّبي عَلَيْ مخافة الوقوع في الخطأ ، إذ كانوا يتثبَّتُونَ في قبول الحديث ، وفق منهج علميًّ دقيق كي يتمكنُوا من التَّمييز بينَ الحديث الصَّحيح والمكذوب ، فدرسُوا حياة رواة الأحاديث وتاريخهم ، وتتبعُوا دقائق حياتِهم ، وعرفوا جميع أحوالهم .

و هكذا تأسَّسَ علمُ روايةِ الحديثِ (علمُ الجرحِ والتَّعديلِ) الذي وضَعَهُ كبارُ الصَّحابةِ والتَّابعينَ وأَتباعِهم .

ولمّا عمدَ أعداءُ الإسلامِ إلى وضعِ أحاديثَ مكذوبةٍ لم تردْ عن النبيِّ في محاولةٍ منهم للنّيلِ من أحاديثِه في أو تحريفِها ، إزدادَ الأخذُ بالحيطةِ لحمايةِ السُّنّةِ الشّريفةِ ، وهبّ رجالٌ أُمناءُ مخلصونَ ، وضعوا القواعدَ العلميّةَ الدَّقيقةَ لدراسةِ السُّنّةِ النبويّةِ فنشأ (علمُ مصطلحِ الحديثِ) وبهذا قدَّم العلماءُ للحضارةِ الإنسانيّةِ أعظمَ علم يفخرُ به المسلمُ وتعتزُ به الأمّةُ .

علمُ مصطلحِ الحديثِ : هو العلمُ الذي يُعنى بدر اسةِ الحديثِ سَنَداً ومَتْناً .

#### الستندُ

سلسلةُ الرُّواةِ الذينَ نقلُوا الحديثُ راوياً عن رَسُول الله ﷺ .

أَلفاظُ الحديثِ التي تقومُ بها معانيه ، وهو الغايةُ والمقصودُ من الحديثِ .

المتن

#### من شروطِ الحُكم على صبِحَّةِ المتن:

- ١ ألاَّ يُناقضَ المتنُ القُرآنَ الكريمَ أو السُّنَّةَ النَّبويّةَ .
  - ٢- أَنْ يسلمَ المتن من ركاكة اللَّفظِ أو فسادِ المعنى.
    - ٣- ألاًّ يُخالف المتن العقل والمنطق السَّليم .
- ٤ ألاَّ يُخالفَ المتنُ الحقائقَ التَّاريخيّةَ التي جرَتْ في عصر الرَّسُول عَلَيْ .
  - ٥- ألاَّ يحتويَ المتنُ على مبالغاتٍ لم يُعرفُ ورودُها عن النبيِّ ﷺ.

### علمُ الجَرْح والتَّعديل : (معرفةُ أحوالِ الرِّجالِ)

#### الجَرْح

الحكم على راوي الحديث بردِّ حديث بو لوي لوجود صفة تُضْعِفُهُ ، كسوء الحفظ أو الفسْق .

### التّعديل

الحكمُ على راوي الحديثِ بقبولِ حديثِ في السنيفائِهِ شُرُوطَ القَبُول وهي: • العَدَالةُ ( السنيرةُ الصنالحةُ ) .

- الضبَّطُ ( إتقانُ الحفظ ) .
- الإسلامُ والبلوغُ والعَقْلُ .

### اتِّصالُ السَّنْدِ: تتقسمُ الأحاديثُ من حيثُ السَّندُ إلى قسمين

### الأحاديثُ غيرُ متَّصلةِ السَّندِ

### الأحاديثُ متَّصلةُ السَّندِ

### أقسامُ الأحاديثِ متّصلةِ السّنَدِ من حيثُ عددُ الرّواةِ :

- المتواترُ: هو الحديثُ الذي يرويهِ جَمْعٌ عظيمٌ يستحيلُ اتّفاقُهم على الكَذبِ، عن جَمْعٍ مــــثلِهم عن جَمْعٍ مـــثلِهم عن جَمْعٍ مـــثلِهم عن جَمْعٍ مثلِهم ، وهكذا إلى أنْ يصلِ إلى الصّحابةِ فالنبيِّ عَيْلِيٌّ .

والحديثُ المتواترُ يفيدُ العلمَ اليقينيُّ وقد أَجمعَ العلماءُ على حجِّيتِهِ ووجوب العمل بهِ .

<sup>(</sup>١) أخرجه الإمام مسلم (٢٧٤٤).

- المشهورُ: هو الحديثُ الذي يرويهِ عددٌ لا يبلغُ حدَّ التَّواترِ عن مثلِهِم، إِذِ لا تقلُّ كـلُّ طبقـةٍ عن ثلاثةٍ، إلى الصَّحابة إلى النبيِّ ﷺ.
  - والأحاديثُ المشهورةُ كثيرةٌ منها حديثُ " بُني الإسلامُ على خمسٍ .... "(١).
    - والعملُ بالحديثِ المشهور واجبِّ .
- الآحادُ: هو كلُّ حديثٍ رواهُ واحدٌ أو اثنانِ عن واحدٍ أو اثنينِ وهكذا إلى الصَّحابةِ إلى رَسُولِ اللهِ عَشْرٌ اللهِ عَشْرٌ . مثالُ ذلك : ما رُوي أَنَّ رَسُولَ اللهِ عَشْرٌ قد قضى في ديةِ الأصابعِ " في كلِّ أُصبُعِ عَشْرٌ منَ الإبل "(٢) . والعملُ بحديثِ الأحادِ واجبٌ إذا استوفى شُروطَ القَبول .

### الحديثُ القُدسيُّ :

هو الحديثُ الذي يُضيفُ فيهِ رَسُولُ اللهِ ﷺ قولاً إلى اللهِ عزَّ وجلَّ ، ويكونُ معناهُ من عندِ اللهِ تَعالى ، ولفظُهُ من عندِ رَسُولِ اللهِ ﷺ .

### الفرقُ بينَ القُرآن الكريم والحديثِ القُدسيّ

### القُرآنُ الكريمُ القُديثُ القُدسيّ القُدسيّ

- معنَّاهُ ولِفظُّهُ من الله تَعالى.
  - متعبَّدٌ بتلاوتِهِ .
  - تحرمُ روايتُهُ بالمعنّى .
- تُشترطُ الطَّهارةُ لمسِّهِ وتلاوتِهِ .

- معناه من الله تعالى ولفظه من الرسول على .
  - غيرُ متعبَّدٍ بقراءَتِهِ .
  - تجوزُ روايتُهُ بالمعنَّى بشروطٍ .
  - لا تُشترطُ الطَّهارةُ لمسِّهِ وقراءَتِهِ .

<sup>(</sup>١) أخرجه الإمام مسلم (١٦).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود (٣٩٧٦).

### الأنشطة التعلمية والتقويمية

١- استنتج علاقة السُّنَّةِ النَّبويّةِ بالقُر آن الكريم ، محدِّداً وظيفتَين من وظائفِها .

#### ٢ - علِّلْ ما يأتى:

- نهي النبيِّ عَلَيْ الصَّحابة الكِرام عن كتابة السُّنَّة النَّبوية .
  - حرص عمر بن عبد العزيز صَّافِ على السنَّةِ النَّبويةِ .
    - ♦ ظهور علم الجرح والتّعديل .
    - لا يُتعبَّدُ بقراءةِ الحديثِ القُدسِي .

٣ - صمِّمْ جدو لا توازن فيه بين القُرآن الكريم والسُّنَّةِ النَّبويّةِ ، من حيث :

( ثبوتُهما ، حكمُ العمل بكلِّ منهما ، مرتبةُ أحدهما بالنسبةِ للآخر )

٤ – قالَ عَلَيْ : " صنائعُ المَعرُوفِ تقِي مَصارِعَ السُّوءِ "(١) كيفَ تُترجمُ هذا الحديثَ في حياتِكَ العمليّة ؟

٥- اقرأ الحديثَ الآتي ثمَّ املأ حقولَ الجدول بما يُناسبُ:

حدَّثنا عليُّ بنُ عبدِ اللهِ قالَ : حدَّثنا سُفيانُ قالَ : حدَّثنا الزُّهريُّ عن محمودِ بنِ الرّبيعِ عن عبادةَ ابن الصَّامتِ عَلَيْهِ : أَنَّ رَسُولَ الله عَلَيْ قالَ :" لا صلاة لمن لم يقرأ بفاتحة الكتاب " (٢).

| سند الحديث            |
|-----------------------|
| متن الحديث            |
| الصَّحابي راوي الحديث |
| مُخرِج الحديث         |

٣- عرِّفْ ما يأتي: السَّند - التَّعديل - الحديث القُدسيّ

٧- كيفَ تستدلُّ من متن هذا القول على أنَّه ليسَ حديثاً ( من امْتَشَطَ قائماً ركِبَهُ الدَّيْنُ ) .

٨- قارنْ بينَ الحديثِ المتواتر والمشهور والآحادِ من حيثُ:

| _ |               |                |                 |              |  |
|---|---------------|----------------|-----------------|--------------|--|
|   | الحديث الآحاد | الحديث المشهور | الحديث المتواتر |              |  |
|   |               |                |                 | عددُ الرّواة |  |
| ſ |               |                |                 | حكم العمل به |  |
|   |               |                |                 | الأمثلة      |  |

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبراني (٢٨٩٤).

<sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري / ۷۲۳.

### الإجماع

### أَبحتُ وأُفكّرُ:

ظهر لنا في دروس سابقة أنَّ القرآنَ الكريمَ وضعَ القواعدَ العامّةَ للأحكامِ الشرعيّةِ ، وفصّلُ في بعضيها ، وأنَّ السنَّةُ النبويّةَ الشريفةَ وضَّحَت وبيَّنَت كثيراً من أحكام القرآنِ الكريمِ ، وشَرَعَت - بوَحْي منَ الله تعالى - أحكاماً جديدةً .

ولكن ماذا لو استجدّت في حياة الأمّة مسائل – كما هو الحال في كلِّ عصر – لم يَرد لها حكمٌ في كتاب الله تعالى ، ولا في سُنّة رسول الله على الله على المحكمُ فيها ؟ ( وقد علمنا أنَّ الأمر والنهي في أحكام الدين لله وحده !) هل يُترك أمرها لأقوال العلماء وآرائهم الفرديّة ؟ أم إنَّ مِنَ الخير للمسلمين أن يَلتَقوا على رأي واحد يَجمع كلمتهم ، ويُؤلّف قلوبهم ! خاصّة إذا كان الأمر ذا أهميّة ، وله تأثير في حياة الأمّة .

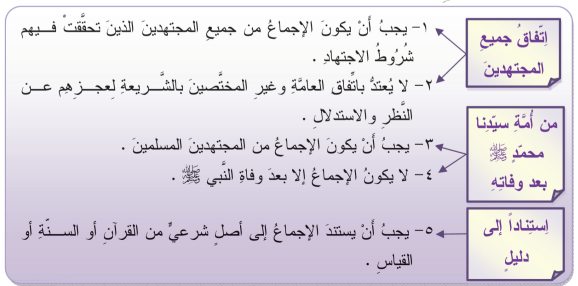
لقدْ أشارَ القرآنُ الكريمُ إلى حَلِّ ذلكَ الإشكالِ ، حينَ حذّرَ مِنِ اتَباعِ غيرِ سبيلِ المؤمنينَ ، أو تركِ ما اتَّفَقوا عليهِ مِن أمور ، وهذا ما سَنَتَبيَّنُهُ في درسنِا هذا .

#### تعريف الإجماع:

لغةً: العزمُ والاتَّفاقُ.

اصطلاحاً: اتَّفاقُ جميعِ المجتهدينَ من أُمَّةِ سيِّدنا محمَّدٍ ﷺ بعدَ وفاتِهِ في عصرٍ من العصورِ على حكم شرعي في واقعةٍ .

### شروط الإجماع:



### أَدلَّةُ حُجِّيةِ الإجماع:

يُعدُّ الإجماعُ المصدرَ التَّشرَيعيِّ الثَّالثَ في الإسلامِ ، وهو بذلكَ حجّةٌ يجبُ العملُ بهِ ولا تجوزُ مخالفتُهُ ، وقد استدلَّ العلماءُ على حُجِّيةِ الإجماع بنصوص شرعيَّةٍ :

١- من الفُر آنِ الكريمِ ، مثل قولِه تعالى : ﴿ وَمَن يُشَاقِقِ ٱلرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا نَبَيْنَ لَهُ ٱلْهُدَىٰ وَيَتَّبِعُ عَيْرَ سَبِيل ٱلْمُؤْمِنِينَ نُولِهِ مَا تَوَلَىٰ وَنُصُلِهِ عَهَنَّمٌ وَسَآءَتُ مَصِيرًا ﴾ (١) .

٢- وبجملة من الأحاديثِ الشَّريفةِ منها: قولُهُ عَيْلُ : " إنَّ اللهَ لا يجمعُ أُمَّتِي على ضلالةٍ "(٢).

#### أنواعُ الإجماع:

### الإجماعُ نوعانِ :

### إجماعٌ صريحٌ

هو ما صرَّحَ فيه جميعُ المجتهدينَ باتِّفاقِهم على حكم من الأحكام .

- والإجماعُ الصَّريحُ قطعي يجبُ العملُ بهِ ولا يجوزُ لأحدِ مخالَفَتُهُ .

### إجماعٌ سكوتيّ

هو أَنْ يُصرِّحَ بعضُ المجتهدِينَ برأي ويسكتَ الباقونَ المعاصرُونَ لهم بعدَ اطلِّلاعِهم على هذا الرَّأي وعلْمِهم به من غير إنكار .

- والإجماعُ السُّكوتي ظنِّيٌّ ، وقد عدَّهُ بعضُ العلماءِ إجماعاً ولم يَعُدَّهُ آخرُونَ .

### الإجماعُ في عهدِ الصّحابةِ .

انعقدَ الإجماعُ في عهدِ الصَّحابةِ بعدَ وفاةِ النبيِّ عَلَيْ ومن أَمثلةِ ذلك :

- \* إجماعُهُم على جمع القرآن الكريم في مصحفٍ واحدٍ .
- إجماعُهُم على أنَّ الصلاة لا تَسقُطُ ، وأنَّها تُؤدّى في أوقاتها على حسنبِ طاقةِ المَرء ،
   من قيام أو جلوس أو اضطجاع ، أو كيفما أمكنة .
  - إجماعُهُم على أنَّ من أفطر في سفر أو مرض فعليه قضاء أيّام عَدَد ما أفطر .
  - إجماعُهُم على أنَّ الإبراء مِن الدَّيْن لا يُعَدُّ زكاةً ، لأنّها تحتاجُ إلى نيّةٍ عند إخراجها .
    - إجماعُهُم على تُوريثِ الجدَّةِ في حال عدم وجودِ الأمّ .

<sup>(</sup>١) سورة النساء (١١٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الإمام الترمذي (٢١٤٤).



#### نافذة على الاجتهاد عند المعاصرين

- \* إنَّ مجلسَ مَجْمَعِ الفقهِ الإسلاميّ المنعقدَ في دورةِ مؤتمرِهِ الثالثِ بعمّانَ عاصمةِ المملكةِ الأردنيّةِ الهاشميّةِ في ١١ تشرين الأول عام ١٩٨٦ م قرَّرَ بشأنِ توظيفِ أموالِ الزَّكاةِ في مشاريع استثماريّةٍ ما يأتي:
- يجوزُ من حيثُ المبدأ توظيفُ أَموالِ الزَّكاةِ في مشاريعَ استثماريةٍ تنتهي بتمليكِ أَصحابِ الاستحقاق للزَّكاةِ ، على أَنْ تكونَ بعدَ تلبيةِ الحاجةِ الماسَّةِ الفوريَّةِ للمستحقِّينَ ، وتوافرِ الضَّماناتِ الكافيةِ للبعدِ عن الخسائرِ .

### حيويّةُ الإجماع :

يُضفي الإجماعُ على الأمَّةِ روحاً وتجدُّداً ، ويتبحُ المجالَ لكلِّ مُجتهدٍ في الأمةِ ليبدي رأيه في أمورها ، ويسهم بما أنعم الله تعالى عليهِ من علم ، وما متَعَهُ بهِ من فكر وعقل ، في إرشادها إلى الخير ، ويُتبحُ الفرصةَ لاجتماعِ القلوبِ على الشَّريعةِ الإسلاميّةِ ، ودعم وحدةِ الأمَّةِ وتماسُكِها والدفاع عنها .

### الأنشطةُ التّعلّميّةُ والتّقويميّةُ

- ١- عرِّفِ الإجماعَ واذكر دليلاً على حجِّيتِهِ من القُرآن الكريم.
- ٢- إذا كان الإجماعُ مُستتِداً إلى نصِّ شرعيِّ فأينَ يظهر وأثرُ الرأي الشُّخصيِّ للمجتهدِ فيه .
  - ٣- وازنْ بينَ الإجماع الصَّريح والإجماع السُّكوتي ، من حيثُ :
  - (كيفيّةُ الوصول إلى كلّ منهما ، وحُجِيّةُ كلّ منهما ).
- ٤- استعن ْ بأحدِ المصادرِ الفقهيةِ واستخرج ثلاثة أمثلةٍ لمسائل تم الوصول والى معرفة أحكامها
   عن طريق الإجماع ، مبيناً مستند المُجمعين من قرآن أو سئنة أو قياس .
- ٥ مثلُ لقضايا مستجدةٍ في المعاملاتِ الماليّة أو الأمورِ العلاجيّةِ أو الصّحيّةِ تحتاجُ إلى عقدِ الإجماع عليها ؟
- ٦- ماذا لو دُعيَ مجتهدو هذا العصر لمناقشة مسألة ما عبر الشابكة ( الإنترنت ) وتوافقت آراء الجميع على الحكم!
  - ♦ فهلْ يعدُّ هذا إجماعاً ؟
  - لو كانَ إجماعاً فما نوعه ؟
    - علَّلْ إجابتَكَ .

#### القياس

### أَبِحِثُ وأُفكِّرُ:

عرفنا فيما سبقت دراسته من مصادر التشريع الإسلامي الأصلية ، أنَّ العالم إذا عرضت له مسألة ، وأراد أن يعرف حُكمَها ، ليَعمَل به أو يُبينه للناس ، فإنه يبحث عنه أولاً في كتاب الله تعالى ، ثمّ في سُنّة رسول الله على أم يجده يرجع إلى آراء من سبق من المُجتهدين ، ليرى هل أجمعوا على رأي يأخذُ به ؟ فإن لم يَحْظَ بهذا الإجماع فسيلْجَأ إلى المصدر الرابع ، وهو ما سيتناوله بحثنا الآتي : القياس .

#### = تعريف القِياس.

لغة : التّقدير والمساواة .

اصطلاحاً: الحاقُ فرع (لم يردْ فيهِ نصِّ) بأصل (وردَ فيهِ نصٌّ) في الحكم ، الشتراكِهِما في العلَّة .

#### أركانُ القياس:



أَدلَّةُ حُجِّيةِ القِياس : القِياس حجّةٌ يجبُ العملُ بهِ وقد ثبتتْ حُجّيتُهُ في :

القُرآن الكريم: قالَ تَعالَى في الرَّدِّ على مُنكرِي البعث: ﴿ وَضَرَبَ لَنَا مَثَلًا وَنَسِيَ خُلْقَهُۥ قَالَ مَن يُحْيِ الْبَعِثِ : ﴿ وَضَرَبَ لَنَا مَثَلًا وَنَسِيَ خُلْقَهُۥ قَالَ مَن أَوْ يَعْي الْفِياسِ ، فكما يُحْي الْفِظَامَ وَهِي رَمِيمُ ﴿ فَ قُلْ يُعْيِيهَا اللَّذِي أَنشَاهَا أَوْلَ مَرَّةٍ . ﴾ (١). هذه الآيات حجّة في القياسِ ، فكما أنَّ الله عزَّ وجلَّ قادرٌ على خلْق المخلوقاتِ أَوْلَ مرّةٍ ، فإنَّهُ تَعالى قادرٌ على إحيائها بعد الموت .

<sup>(</sup>۱) سورة يس / ۷۸-۹۷

٢- السُنَة النَّبوية: ما ورد عن ابن عبَّاس رضي الله عنهما قال : جاء رجل إلى النَّبي عَيْلُ فقال : يا رَسُولَ الله إنَّ أُمِّي ماتَتْ وعلَيها صَومُ شهر ، أَفأقضيه عنها ؟ فقال : لو كان على أُمِّك دين أكنت قاضيه عنها ؟ قال : نعم ، قال : " فَدَينُ الله أَحق أَنْ يُقضَى "(١).

٣- الإجماع: لمّا تشاور الصّحابة رضوان الله عليهم فيما بينَهُم في حدِّ شارب الخَمر، قاسَ سيّدُنا عليُّ بنُ أبي طالب على حدَّ القَدْف قائلاً: نرى أَنَّهُ إذا شرب سَكر وإذا سكر هذى وإذا هذى افترى وعلى المفتري ثمانون جلدة ، ولم يُنكر أحدٌ عليه هذا القياس فكان إجماعاً من الصّحابة .

٤- العقل: إذ إنَّ النصوصَ محدودة ، والحوادث كثيرة ومُتجدِّدة وغير محدودة ، ولا يمكن للمَحدود أن يُحيط بغير المَحدود ، فلابد من الاجتهاد واعتماد القياس ، لمعرفة حُكْم الشرع فيها .

### الأنشطة التعلمية والتقويمية

١- عرِّفِ القياسَ و اذكر مثالاً عليهِ .

٢- قالَ ﷺ في منع الوارثِ من إِرثِهِ إذا قَتَلَ استعجالاً للحصولِ على ميراثِهِ:
 القاتلُ لا يد ثُ "(٢)

استنتجْ قياساً على هذا الحديثِ حكمَ من قتلَ الموصبي من أَجلِ استعجالِ الحصولِ على الوصيّةِ ، محدّداً أَركانَ القياس وَفقَ الجدول الآتي :

| الْعِلَّة | الحكم | الفرع | الأصل |
|-----------|-------|-------|-------|
|           |       |       |       |
|           |       |       |       |

#### ٣- صحِّح العبار اتِ غيرَ الصَّحيحةِ الواردة فيما يأتِي:

- أيعد القياس المصدر الثّالث من مصادر التّشريع الإسلامي .
  - الأصل : الأمر الأصلي الذي لم يرد فيه نص .
    - الفرْغُ: الأمرُ الفرعيّ الذي لم يردْ فيهِ نصٌّ.
      - العِلّة: الوصفُ الخاصُ بالفرع.

٤ - يرى بعضئهُم أنّ أحكامَ الشّريعةِ الإسلاميّةِ قديمةٌ ، وأنّ زمنَها ولّى ! برهن على صلحيّةِ أحكامِها لكلّ زمان ومكان ؟

<sup>(</sup>١) أخرجه الإمام البخاري (١٥٥١) والإمام مسلم (٢٠٠٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الإمام الترمذي (٢٠٨٦).



### الزّكاةُ

### أتعلُّمُ وأطبِّقُ:

جعلَ الإسلامُ التّعاونَ والتّكافلَ بينَ الأفرادِ ، قائماً على أساسِ الاحترامِ المتبادلِ ، بعيداً عن الظّلمِ والأنانيّةِ . وليست فريضةُ الزّكاةِ إلا ضابطاً من جملةِ الضّوابطِ التي شرَعها اللهُ تَعالى لتقويم السّلوكِ الإنسانيّ ، بما يتلاءمُ مع العيش الكريم .

#### معنى الزّكاة:

- الزَّكاةُ لغةً: الزِّيادةُ والنَّماءُ والطَّهارةُ .
- الزّكاةُ اصطلاحاً: إخراجُ قدرٍ معلومٍ ، من مالٍ مَخصوصٍ ، وبشروطٍ مَعلومةٍ ، والصنافِ معينةٍ من النّاس .

### مشروعيّة الزّكاة :

فرضَ اللهُ سبحانهُ وتَعالى الزَّكاةَ على المسلمينَ في السَّنةِ الثَّانيةِ للهجرةِ ، وهيَ الرُّكنُ الثَّالـثُ من أَركان الإسلام ، فالإيمانُ بها واجبٌ ، قالَ تَعالى :

﴿ وَأَقِيمُواْ ٱلصَّلَوٰةَ وَءَاتُواْ ٱلزَّكُوةَ ۚ وَمَا نُقَدِّمُواْ لِأَنفُسِكُمْ مِّنْ خَيْرٍ تَجِدُوهُ عِندَ ٱللَّهِ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴿ اللَّهِ ﴾ (١)

#### وقالَ رَسُولُ الله عَيْكِيْنُ :

" بُنِيَ الإِسْلامُ عَلَى خَمْسٍ: شَهَادةِ أَنْ لا إِلَهَ إلا اللهُ وَأَنَّ محمَّداً عبدُهُ ورَسُولُه ، وإِقَامِ الصَّلاةِ ، وَإِيتَاءِ الزَّكَاةِ ، وحَجِّ البَيتِ ، وصَوم رَمَضان " (٢) .

<sup>(</sup>١) سورة البقرة .

<sup>(</sup>٢) أخرجه الإمام البخاري (٨)، والإمام مسلم (١٦) .

### الحِكمةُ من تشريع الزَّكاةِ:

جعلَ الإسلامُ المجتمعَ أُسرةً واحدةً قائمةً على أساسِ التّعاونِ والتّكافلِ ضمنَ سياجٍ من الاحترام المتبادَل ، فشرعَ الزّكاةَ لحِكَم متعدّدةٍ منها :

- تحقيقُ الطاعةِ شهِ تَعالى : فالزّكاةُ عبادةٌ يؤدّيها المسلمُ امتثالاً الأمرِ اللهِ تَعالى ، وشُكراً لنَعمائهِ و إخلاصاً له ، وتخلّصاً من عبادةِ المال .
  - السعيُ إلى مستوى منَ العدالة بينَ النَّاسِ ، وتوفيرِ الكفاية للجميع .
- إيقاظُ ضميرِ الفردِ حتى لا تطغَى فيهِ نوازغُ الأنانيّةِ ، ولا يبقى أسيرَ الإحساسِ بالعَوزِ والحاجةِ ، فلا يكونُ هناكَ غنيٌ بَطِرٌ ولا فقيرٌ كَمِدٌ .
- استثمارُ آخذي الزكاةِ أموالَ الزّكاةِ في الوجوهِ المشروعةِ ، فتزيدُ فُرَصُ العملِ في المجتمعِ ويُقضى على البطالةِ ( فهي بمصطلح الاقتصاديين ضخُ سيولةٍ ماليّةٍ في سوق التداولِ لتحريكِ السوق و تشيطه ) .

#### مصارف الزّكاة :

ذكر الله تَعالى المستحقينَ الذينَ تُصرَفُ لهم أمو الله الزّكاة بقولِه سبحانَه : ﴿ إِنَّمَا ٱلصَّدَقَتُ لِلْفُقَرَآءِ وَٱلْمَسَكِينِ وَٱلْمَعْمِلِينَ عَلَيْمَا وَٱلْمُؤلّفَةِ فُلُوبُهُمْ وَفِي ٱلرِّقَابِ وَٱلْمَعْرِمِينَ وَفِي سَبِيلِ ٱللّهِ وَٱبْنِ ٱلسَّبِيلِ فَرِيضَةً مِّنَ وَالْمَسَكِينِ وَٱلْمَعْمِلِينَ عَلَيْمًا وَٱلْمُؤلّفَةِ فُلُوبُهُمْ وَفِي ٱلرِّقَابِ وَٱلْمَعْرِمِينَ وَفِي سَبِيلِ ٱللّهِ وَٱبْنِ ٱلسَّبِيلِ فَرِيضَةً مِّنَ اللهِ وَاللهُ وَاللهُ عَلَيْمُ اللهُ وَاللهُ عَلَيْمُ اللهُ وَاللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ وَاللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ وَاللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَيْمُ الللّهُ عَلَيْمُ الللّهُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ الللّهُ عَلَيْمُ الللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَيْمُ الللّهُ عَلَيْمُ الللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ الللّهُ عَلَيْمُ اللللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلَيْمُ اللللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَيْمُ الللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَيْمُ الللللّهُ عَلَيْمُ الللّهُ عَلَيْمُ الللّهُ عَلَيْ

### شروط استحقاق الزّكاة :

يُشترطُ فيمن يستحقُّ الزّكاة شروطٌ ، منها:

- \* الإسلام: لا تُدفعُ الزَّكاةُ الواجبةُ على المسلمِ لغيرِ المسلمِ ، ولكن يجوزُ أَنْ يُعطَى غيرُ المسلم من مال الصدّدقاتِ .
- \* عدمُ القدرةِ على الكسبِ: لا تُدفعُ الزَّكاةُ لِمَنْ كانَ قادراً على الكسبِ من عملِ بليقُ به ولـم يعملْ .

جاءَ رجُلان إلى النبيِّ عَلَيْنُ وهو يُقسِّمُ أَموالَ الصَّدقةِ فسألاهُ منها ، فرفع فيهما البصرَ وخفضنه فرآهما جَلدَيْن فقالَ : " إنْ شئتُما أعطيتُكما، ولا حظَّ فيها لغني ولا لقوي مُكتسب "(٢) .

<sup>(</sup>١) سورة التوبة.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الإمام أبو داود (١٦٣٣).

#### \* ألا تكونَ نفقةُ آخذِ الزَّكاةِ واجبةً على المُزكِّي:

- فلا يصحُّ أن يدفعَ الابنُ زكاةَ مالهِ إلى أبيهِ ، أو أمِّهِ أو جدَّهِ أو جدَّتِه مهما علَوا .
  - و لا يصحُّ أن يدفعَ الأبُ زكاة مالهِ لأبنائهِ أو بناتِهِ ، المكلُّف بالإنفاق عليهم .
    - ولا يصحُّ أن يدفعَ الزوجُ زكاةَ مالهِ لزوجتِهِ .

#### من آداب الزَّكاةِ:

- الإخلاص شه تعالى في أدائها ، وعدم إفسادها بالمن والأذى .
- أَنْ يؤدّي زكاته عن طيب نفس وبشر ، غير كاره و لا مُتبرّم .
  - أَنْ يختار ممّا يملِكُ أجودَهُ وأَحلّهُ وأحبّهُ إليهِ فيُزكّي بهِ .

#### من فوائد الزَّكاة :

إنَّ الزكاةَ دِعامةٌ أَساسيّةٌ من دعائمِ المجتمعِ ، ولها فوائدُ عظيمةٌ يتحقّقُ كثيرٌ منها بتحرّي جوانب الحكمةِ من تَشريعِها ، فهي تسهمُ في :

- القضاء على البطالة ، وسدِّ منافذِ الحاجة والفقر في المجتمع .
  - حفظِ التّوازن بينَ الناس ، و إلغاءِ الفوارق الاجتماعيّةِ .
- توفير حياةٍ كريمةٍ للفقراء والمساكين والعاجزين والمحرومين .
  - تقوية أو اصر الأخوة والمحبّة بين الأغنياء والفقراء .
- حماية المجتمع من شيوع نوازع الشّر والأحقاد ، وتفشّى الجرائم .
- تطهير نفس الغني من أدران البُخل والشَّحِّ ، ونزع الحقد والحسد والضّغينة من نفس الفقير.
- - = عقوبةُ الامتناع عن أَداعِ الزَّكاةِ: حذّرَ اللهُ تَعالى من الامتناع عن أَداءِ الزَّكاةِ:
- قال تعالى: ﴿ . . وَٱلَّذِينَ يَكْنِزُونَ ٱلذَّهَبَ وَٱلْفِضَةَ وَلَا يُنفِقُونَهَا فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ فَبَشِّرَهُم وَالْفِضَةَ وَلَا يُنفِقُونَهُمُ وَظُهُورُهُمُ هَا فَي نَارِ جَهَنَّمَ فَتُكُوكِ بِهَا جِبَاهُهُمْ وَجُنُوبُهُمْ وَظُهُورُهُمُ هَا هَا لَكُنتُمُ عَلَيْهَا فِي نَارِ جَهَنَّمَ فَتُكُوكِ بِهَا جِبَاهُهُمْ وَجُنُوبُهُمْ وَظُهُورُهُمُ هَا هَا كُنتُمُ عَكَيْهَا فِي نَارِ جَهَنَّمَ فَتُكُوكِ بِهَا جِبَاهُهُمْ وَجُنُوبُهُمْ وَظُهُورُهُمُ مَّ هَنذَا مَا كَنتُم عَكَيْرُونِ وَهُ إِن اللَّهِ فَي اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَيْ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللْمُ اللَّهُ الللللَّهُ الللللللَّةُ الللللْمُ اللَّهُ الللللْمُ اللللللللللِلْمُ اللل
- وقالَ رَسولُ اللهِ ﷺ " ... ولم يمنعُوا زكاةَ أموالِهم إلا مُنعُوا القَطرَ من السَّماءِ ولولا البهائمُ لم يُمطروا "(") .
  - \* أخذها وشطر ماله لقوله على "ومن منعها فإنا آخذوها وشطر ماله عزمة من عزمات ربنا "(٤).

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف.

<sup>(</sup>٢) سورة التوبة .

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن ماجه (٢٠١٩).

<sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد وأبو داوود والنسائي.

### الأنشطة التعلمية والتقويمية

- ١- عرّف ما يأتي : الزّكاة مصارف الزكاة .
  - ٢ علِّل الحِكمة من مشر و عيَّةِ الزَّكاةِ .
- ٣- استخرج من سُورةِ الأنعام آية تدلُّ على أَنَّ الزّروع والثّمار َ لا يُشترطُ لها حَوَلانُ الحول .
  - ٤ اقترحْ بعضَ الأفكار التي تؤكِّدُ قدرةَ الزَّكاةِ على حمايةِ المجتمع من الجرائم.
- ٥ في ضوء فهمك لمصارف الزَّكاة ، وبالتمييز بين المستحق للزكاة من غير المستحق ، وبين من تجب نفقته على المزكّى ممّن لا تجب ، حل المسألة الأتية :

- ثلاثة أو لادٍ صغار .

- أُمُّ متقدِّمةٌ في السِّنِّ ولا معيلَ لها .

- ابنُ بنتٍ فقيرٌ .

#### رجلُّ غنيٌّ لهُ :

- بنتٌ متزوّجةٌ ولكنّ زوجَها فقيرٌ مُعدَمٌ .
  - ابنّ كبيرٌ عاجزٌ عن العمل لإعاقتِه .
    - زوجةً .
- \* حدِّدِ الأصنافَ الَّتي يستطيعُ الرّجُلُ دفعَ زكاةِ أَموالِهِ إليها ، والَّتِي لا يستطيعُ ، موضِّحاً السَّبِبَ .
- ٦- تتضمَّنُ آدابُ أداءِ الزَّكاةِ مراعاةَ الحالةِ النّفسيّةِ للفقيرِ ، والمحافظةَ على كرامتِــهِ ، وضبّح ذلك .
  - ٧ وازن بين مجتمع تُودَّى فيهِ الزَّكاةُ ، ومجتمع لا تُؤدَّى فيهِ الزَّكاةُ ، من حيث :
    - ♦ التّر ابطُ بينَ أبنائهِ .
    - حركة الاقتصاد فيه .
      - ♦ معدَّلُ البطالةِ .
    - ♦ انتشار السرقة والجرائم.
- ٨- بيّن ْ رأيتك في نظام الزَّكاةِ \_ الذي شرعة الإسلام \_ ليحافظ على حقوق الفقراء والمساكين .



# ( لا يُبغِضُكَ إلا حاسدٌ ، وأشهدُ أن ليس في الدنيا مِثلُكَ )الإمامُ مُسلِم

## الإمامُ البُخاريّ رحمة الله تعالى أمير أهل الحديث ١٩٤–٢٥٦ه

### أَقرأُ وأَقتدِي:

- اسمُهُ ونشأتُهُ: هو محمّدُ بنُ إسماعيلَ البُخاريّ ، ولدَ في مدينةِ بُخاري<sup>(۱)</sup> سنةَ أربع وتسعينَ ومئةٍ للهجرةِ ، كانَ والدُهُ صالحاً طالباً للعلم ، لكنّهُ توفّي والبُخاريّ صغير "، فربّيَ يتيماً في كنف والدَتِهِ ، التي أحسنت ْرعايتَهُ ، فنشأ محبّاً للعلم وأهلِهِ ، في بيتِ دين وورع .
- طلبُهُ للعلمِ عُرِفَ البخاري منذُ صغرَهِ بحبِّهِ للعلمِ ، وقد أُوتي ذاكرةً حافظةً وقلباً واعياً ، فحفظ القُرآن الكريمَ ، ثمَّ حفظ كلَّ الأحاديثِ التي رواها علماء بلدهِ ، وهو ابنُ عشر سنينَ ، شمَّ اجتهدَ في علم الفقهِ ، ولمّا بلغ السّادسة عشرة من عُمُرهِ ، ارتحلَ في طلب العلم إلى بلادِ الشّام والعراق ، وخُر اسانَ والحجازِ ومصرَ واليمنِ ، يسمعَ الحديثَ ويحفظهُ ، حتّى حَفِظَ مئــة ألـف حديثٍ ، وجمع إلى حفظه معرفة أحوالِ الرجالِ وعللِ الأخبارِ ، ومعرفة الصحيح من السقيم .
- شمائلُهُ: كانَ رحمَه الله كريمَ الخِصالِ ، عَفيفَ اللّسانِ ، زاهداً فاضلاً ، حَييًا ورعاً ، قلّما ينامُ الليلَ لكثرةِ اشتغالهِ بالعلمِ والعبادةِ ، ويُعلّمُ الحديثَ حِسبةً لله تَعالى ، وكانَ غايةً في السخاء يُنفقُ مالَه على طَلَبةِ العلمِ والفقراءِ ، وعلى عُدّةِ الجهادِ ، كما كانَ قوياً شجاعاً ، يُرابطُ بنفسِهِ من مجاهداً في سبيلِ الله تعالى ، وكانَ عظيمَ الخشيةِ منَ الله تَعالى ، شديدَ المراقبةِ لهُ ، وقد قالَ رحمَه اللهُ: (ما اغتبتُ أحداً منذُ علمتُ أَنَّ الغيبةَ حرامٌ).
  - جهودُهُ في خدمةِ السُنَّةِ الشَّريفةِ: أمضى البخاريُّ عمرهُ في خدمةِ الحديثِ الشَّريفِ وتعليمهِ ، فقد سمعَ الحديثَ وجمعَهُ عن أكثرَ من ألفِ رجل من العلماءِ .

وقد بدأ التّأليف منذ كان في الثّامنة عشرة من عمره ، فكتب في قضايا الصّحابة والتّابعين وصنّف كتابة (التّاريخ) ، وقد زادت مؤلّفاتُه على عشرين كتاباً أشهرها كتابه (الجامع الصّحيخ) المعروف بر صحيح البُخاريّ) وهو يُعدُّ أصحَّ كُتب الحديث على الإطلق ، أمضى في جمعه ستّ عشرة سنة ، وقد اشتُهر مَنْ رَوى أحاديثه بالعدالة والضبّط والإتقان ، ولم يكتب البخاري فيه حديثاً إلا صلّى ركعتين .

ولم يشغلْهُ التَّصنيفُ عن دروسِ العِلمِ ، وقراءَةِ الحديثِ على طُلابهِ ، فقدْ سمعَ منهُ تسعونَ ألفَ رجل ، من أشهرهِم على الإطلاق الإمامُ مسلمُ بنُ الحجّاج ، والإمامُ محمّدُ بنُ عيسى التَّرمِذِيُّ .

<sup>(</sup>١) إحدى مدن جمهورية أوزبكستان الإسلامية حالياً .

### وفاة البخاري :

انتقلَ البخاريُّ إلى جوارِ ربِّهِ ، بعدَ مسيرةٍ طويلةٍ في خدمةِ العلمِ ، ودراسةِ حديثِ رَسُولِ اللهِ ﷺ وكانتُ وفاتُهُ سنةَ ٢٥٦ هـ ، بعدَ أَنْ بلغَ الثَّانيةَ والسِّتينَ من عمرِهِ ، فجزاهُ اللهُ خيراً ، ووفَّقَ شبابَ الأُمّةِ للاقتِداءِ بهِ .

### الأنشطة التعلمية والتقويمية

١- ما الذي ساعدَ الإمامَ البخاريُّ على تفوّقهِ في حفظِ الحديثِ الشّريفِ ؟

٢- حدِّدْ في ضوء ما درست من حياة الإمام البخاريّ كم كان عمره عندما:

بدأ بحفظِ القُرآن الكريم والحديثِ الشّريفِ .

بدأ الرّحلة في طلب العلم .

بتأليف الكتب

بدأً بُعلِّمُ النَّاسَ العلمَ .

٣- استنبطْ أَبرزَ ثلاثِ صفاتٍ للإمام البخاريّ جعلَتهُ إمامَ أَهل الحديثِ الشّريفِ .

٤ - يُعدُّ كتابُ ( الجامع الصَّحيح ) للإمام البخاريّ أَصحَّ كُتبِ الحديثِ الشَّريفِ ، بيّنِ الجهودَ التي بذلَها البخاريّ في تأليفِهِ .

٥ - كيف تقتدي بالإمام البخاري في:

- طلبِهِ العلمَ •
- صفاتِه الأخلاقِيّة .
  - كرمه وجوده .
- جهاده ودفاعه في وجه الغزاة.
- ٦- ما الجهودُ التي يمكنُ أَنْ تبذلها لخدمةِ السُّنَّةِ الشَّريفةِ ؟

٧- بالعودة إلى بعض مصادر المعرفة أو الشابكة ( الإنترنت ) بين كيف تجلّى اهتمام العلماء والدّارسين بكتاب ( الجامع الصّحيح ) للإمام البخاري ، وعرّف بإيجاز شرحين من شروحه .

## الإِمامُ مُسلِمٌ رحمهُ الله تعالى ( ٢٠٦ - ٢٦١ هـ )

### (كانَ مُسلِمٌ مِن عُلماءِ الناسِ وأَوْعِيةِ العِلمِ ما عَلمْتُهُ إلا خَيّراً) الفرّاءُ/شيخُ الإمام مُسلِم

### أَقرأُ وأَقتدِي:

- اسمه ونشأته : هو أبو الحسين مسلِم بن الحجّاج النّيسابوري (١) ، ولِدَ سنة (٢٠٦ه) . نشأ في بيت علم وغنى وجاه إذ كان أبوه من العلماء المعروفين ، فشبّ ابنه مُحبّاً للعلم وأهله . طلبه للعلم : اجتهد رحمه الله في طلب العلم منذ صغره ، فبدأ سماع الحديث الشّريف على شيوخ بلدته ، وهو ابن أربع عشرة سنة ، وحفظ ما يَروونه من أحاديث رسول الله على ، ثم ارتحل في طلب الحديث إلى الحجاز والعراق ، والشّام ومصر وغيرها من الأقطار ، حتّى عصره غرف بين النّاس بالإمام الكبير الحافظ الصّادق ، وتتلمذ على يد أئمّة الحديث في عصره ومنهم : إسحاق بن راهويه والإمام أحمد بن حنبل ، والإمام البخاري وقد أفاد منه علماً غزيراً إذ لازمة خمس سنين يسمع منه وينهل من علمه .
- شمائلُهُ: كانَ رحمَه اللهُ من أُوعيةِ العلمِ ، غايةً في الذّكاءِ وسَعَةِ المعرفةِ ، تقياً متعبّداً متواضعاً ، شُجاعاً لا يَخافُ في اللهِ لَومةَ لائمٍ ، ورعاً يحتاطُ في تكسبّهِ . وكانَ صادقاً ثقة ، جليلَ القدرِ ، الشّهرَ باجتهادِهِ في نشر العلمِ ، وحبّهِ للخيرِ والإحسانِ ، كانت لهُ أمالكُ وثروةً يُنفقُ منْها ويَتصدّقُ ، علمَ الناسُ شمائلَهُ فحفظوا لهُ منزلتَهُ وأحبّوهُ .
- نبوغُهُ العِلميّ وجهودُهُ في خدمةِ السُنةِ النبويّةِ الشريفةِ : عُني الإمامُ مسلمٌ رحمَه اللهُ بالمحافظةِ على السُنةِ وعلُومِها ، وبرعَ في الرَّدِّ على النّذينَ يلفّقونَ في الحديثِ ، ويخلطونَ الأحاديثَ الصَّحيحةَ بالأحاديثِ المغلوطةِ ليُضلّلُوا النّاسَ ، كما اجتهدَ في بيانِ قواعدِ التمييزِ بينَ الأحاديثِ ، فكانَ لهُ فضلُ الدِّفاعِ عن حديثِ رَسُولِ اللهِ ﷺ ، وعُدَّ بحقً أحدَ أَركانِ النَّهضةِ العلميّةِ التي عُنيت بالحديثِ في عصرهِ وقد قيلَ فيهِ : ثقةٌ ثبتٌ جليلُ القدر من الأثمّةِ .
- مؤلَّفاتُهُ: كانَ للإمامِ مسلمٍ رحمَه اللهُ إسهامٌ كبيرٌ في الحركةِ العلميّةِ في عصرهِ، وقد صنَّف عدداً من المؤلَّفاتِ، ذُكِرَ منها تسعةَ عشرَ كتاباً في الحديثِ والعِلَلِ والرِّجالِ، منها: الجامعُ الصَّحيحُ (صحيح مسلم) والعِلَلُ والأسماءُ والكُنى.

وقد تلقَّى العلماءُ كتُبَهُ بالقَبول وأَثنوا عليهِ ، وعدُّوهُ من علماءِ الأمَّةِ الأخيار .

<sup>(</sup>١) نيسابور : إحدى مدن جمهوريّة إيرانَ الإسلاميّة حالياً .

■ وفاتُهُ: عاشَ الإمامُ مسلمٌ عمرَهُ عالماً ومعلِّماً إلى أَنْ توفّي سنةَ إحدى وستينَ ومئتينِ في نيسابور وله من العمرِ خمسٌ وخمسونَ سنةً رحمه اللهُ تَعالى وجزاهُ عن المسلمينَ خيرَ الجـزاءِ ووفَّقَ الأمّةَ للسيرِ على منهاجِهِ.

### أثري معلوماتي

### منهجُ الإمام مسلم في صحيحه:

- \* اشترط لصحة الحديث معاصرة الرّاوي لمن يروي عنه .
- جمع روايات الأحاديث المكررة وطُرُقها في مكان واحد ، ولم
   يفرقها بين الأبواب .
- وازنَ بينَ الأسانيدِ والمتونِ للأحاديثِ المكرَّرةِ ، ونبَّهَ على الاختلافِ في أَلفاظِ الحديثِ ولو بحرفٍ واحدٍ .

### الأنشطةُ التّعلّميّةُ والتّقويميّةُ

١- تحدَّث عن جهود الإمام مسلم في طلب العلم.

٢- بذلَ الإمامُ مسلمٌ جهداً كبيراً في خدمةِ السُّنَّةِ النَّبويّةِ:

- وضبِّحْ أبرزَ عمل قدَّمَهُ الإمامُ مسلمٌ خدمةً للسُّنَّةِ الشَّريفةِ .
  - كيف تقتدي بالإمام مسلم في خدمة السُّنّة الشّريفة.

#### ٣- علُّلْ ما يأتي:

- يُعدُ الإمامُ مسلمٌ رحِمَهُ اللهُ أَحدَ أَركانِ النّهضةِ العلميّةِ في عصرِهِ .
  - أحب الناس الإمام مسلما وحفظوا له منزلته .
- ٤ رتّب أبرزَ الصفاتِ التي أَهَّلتِ الإمامَ مسلماً ، ليكونَ أحدَ حفّاظِ الدُّنيا في عصرِهِ ، بدءاً ممّا تراهُ الأبرزَ بينها .
  - ٥- ما الصفةُ التي كانت محطُّ إعجابكَ في الإمام مسلم ؟ وكيفَ تقتدي بهِ فيها ؟
- ٦- ابحث في الشابكة ( الإنترنت ) عن صحيح الإمام مسلم ، وانقل حديثاً واحداً لكل من الموضوعات الآتية : الأخلاق العمل .
- ٧- بالعودة إلى الأطلسِ الجغرافيّ ، أحسبِ المسافة التي قطعَها الإمامُ مسلمٌ رحمة اللهُ في رحلتِهِ لطلبِ العلم ، من نيسابور الى كلِّ من بغداد ودمشق والحجاز ومصر ، على فرضِ أنه سافر اليها مرة واحدة .